

# 上帝與人類的故事

聖經故事的靈思



清海無上師

全人自幼時起就對上帝和宇宙好 奇不已,那時我不知道該向誰請教 這些大問題,諸如:上帝是什麼 樣子?如何才能見到祂?能摸得 到祂嗎?我能擁抱祂嗎?當時因 為我還小,喜歡抱人。過了很多 年我仍舊沒有找到答案,我跟著 祖母上寺廟求佛祖指引,也跟我 爸爸去教堂向上帝禱告,我向所 有知道的神祇禱告。

我嘗試讀佛經和基督教經典,但 是不太能夠理解。我甚至每天都抱 著聖經入睡。我一直向上帝禱告: 「拜託!可否請您示現給我看?



請您讓我得見您,最高的上帝,超越一切人為障礙、超越所有宗教派別、超越一切憎恨和種族歧視之上的主,請讓我見到您,我想認識您的心勝過

一切!」有時候,我感覺得到上帝就在我身邊,然而我卻看不到,我實在

很渴望見到祂。

我嘗試了各式各樣的方法要和上帝溝通,但是都沒有成功。直到有一天,可以說祂指示並帶領我找到這個靈修方法,我才可以快快認識上帝。自此以後,我每天都和天父越來越熟,祂也命令我必須走入人群,將上帝非常愛你們的訊息傳布周知,任何地方、任何人想知道,我就必須去弘法,如果你們想見上帝,我必須教導你們。這項工作充滿了挑戰,我也不認為這份職業適合像我個子這麼小的人來做,但是上帝說:「我會給妳全部必要的力量,妳只要繼續服侍我,我會提供一切。」

這個法門對我有效,也對成干上萬尋求上帝的人有效,所以我相信它對你們任何人都有效。」

清海無上師講於亞美尼亞・一九九九年五月十五日



2005年春,攝於匈牙利



# 聖經故事的靈思

經一這本匡世名著述說了上帝創造人類的故事、以色列國的歷史、上帝跟以色列人的關係(以色列人又稱希伯來人或猶太人)、上帝(耶和華神)給祂的子民所定的律。新約則記錄拿撒勒人耶穌的生平和教理。其中各章節的形式不一,有神話,預言,詩歌,家譜,傳記等等。無論採用何種表達形式,聖經的內容始終圍繞著人生在世不可迴避的一個課題:「上帝與人類的關係。」

聖經第一章「創世紀」的故事,其震撼人心的力量在世界文字中無 出其右。「創世紀」記載,上帝創造了人類的祖宗,亞當和夏娃,他們因 為聽信蛇的引誘,違抗上帝的旨意,吃了禁果,因而被趕出伊甸園。清海無 上師指出,這個失樂園的悲劇象徵人類背棄了上帝,上帝就是創造宇宙的力 量,祂在不同宗教中有不同的名字:像「上帝」、「阿拉」、「無上師」、 「阿縟多羅三藐三菩提」或「佛」等等(見本書第七講「十誡」)。 失樂園之後,還有許多家喻戶曉的聖經故事,像諾亞的故事(第二講),羅德的故事(第四講),摩西的故事(第六講)等等,敘述一些上帝的子民誤用自由意志,跟宇宙的大愛、和平背道而馳,隨而不可避免的招致毀滅的力量。這股毀滅的力量在世上以各種不同的形象顯現,像是淹沒全地的巨洪,或是一場巨火將整座城市化為灰燼,再則就是國跟國之間無盡的戰爭。人們或許認為這些災難是上帝的懲罰,而事實上,這是人類自己的行為所造成的必然後果。

人類如何才能避免這些天災人禍。答案在一些聖經英雄人物的榜樣中可看出。像亞伯拉罕,羅德,摩西,撒母耳的母親等等,他們都謙卑遵從上帝的旨意,他們願意為上帝放棄所有的家產,甚至於親身骨肉(見亞伯拉罕和哈那的故事),結果他們所獲得的福報比原來所捨棄的珍貴多倍。

舊約中的人物所敬畏的神是個外在的「上帝」模式,祂對人亦懲亦褒。然而耶穌來到世上後,祂改變了這個模式。祂告訴世人不應向外尋找上帝,祂說:「上帝的天國在你裡面。」(詳見本書第十一講「登山寶訓」)。耶穌的話跟釋迦摩尼佛和其他東方明師的開示一致,因為祂們所傳的是同一個真理。現在清海無上師給我們帶來同樣的訊息:上帝無非是我

們內邊的無上智慧和我們的真我。(詳見本書第七講「十誡」)。只要誠心相信上帝或內在的無上師,謙卑地專注在智慧中心,聆聽並遵循上帝的旨意,我們的福報將不可海量,不僅我們個人受惠,甚至全世界、世世代代都將受惠。

上帝並非一個嚴厲的父性形象,用苦難和輪迴懲罰人類。上帝就是宇宙大愛和慈悲。即使世人以天賦的自由意志跟這個愛力分離,愛卻永不置人不顧。從古至今,上帝在不同時代差遣了不同的大明師降世,帶領世人回家,這些大聖人就是上帝的顯化,他們的力量就是上帝的愛力。唯有透過這樣的大明師,世人才能超過三界苦海,突破輪迴,安全抵達靈魂永久的住所。

耶穌曾應許世人,上帝會給世人差遣一位「保惠師」。但我們如何能認出像耶穌一樣的上帝化身呢?清海無上師提供了答案:「如果有任何人所教的道理,所給我們的安慰,跟耶穌基督一樣,我們就該知道,這人是上帝差遣的。」(詳見本書第九講「聖者的典範」)。清海無上師的一生,她的言行、力量和大愛,在在都顯示她來自上帝。只要我們誠心渴求解脫,我們就能認出她來。藉由她的指引,世人終得回返失去的樂園。

黃金三年 ~編輯室





ETTINZE ETTIN

### 伊甸園

這個聖經的故事, 並不是那麼單純的講一個水果, 而是有道理在後面。 古人不敢明白講清楚, 怕惹麻煩,所以才用比喻, 用很多方式講給當時的人聽。 *p01* 

#### 巴貝爾塔

這故事可以讓我們學到一些道理, 也就是,人越舒服,越容易忘記上帝。 以前他們的父母還在世的時候, 那個時代很單純嘛!

大家一起生活在一艘船上,

心中還是記得上帝。

沒有多久以後,

上帝賜給他們舒服的生活,

沒有洪水、沒有處罰、沒有提醒,

他們就開始感覺到自己很偉大。 p35





## 諾亞方舟

在諾亞這個故事中,

剛開始的時候,

完全沒有人相信上帝所說的話,

只有諾亞的家庭相信上帝、

守規矩而已,

所以祂才將世界統統毀滅掉。

如果當時有好幾個家庭、

有很多地方的人民相信上帝,

祂有可能不會那樣做。 p23

## 天使救羅德

像故事裡的羅德太太,

上帝已經送人來

警告他們要趕快離開,

他們還在那裡留戀財產,

結果財產沒有了,生命也失去了。

只要我們保有生命、有人身,

過了一會兒又可以再創造財產,

但是人若走了,

以後就什麼都沒用了。 p41



## 上帝考驗亞伯拉罕

能相信上帝到這個程度

就太好了!

因為任何都是祂造出來的,

如果祂要拿回去,就送給祂,

因為本來就是祂的嘛!

你們看像亞伯拉罕和他的太太,

那個時候已經很老,

沒有希望再生小孩了,

結果又能生小孩,

這真的是很奧妙的事情。 p53

#### 十誡

上帝也跟摩西解釋,

怎麼在世界上種種的場合中

應用這些戒律,

然後要摩西回去解釋給大家聽,

因為碰到情況不一樣,

每個戒律有時會應用不一樣。

戒律是為了要保護人,

不能為了要保護戒律

而傷害人。 *p87* 

## 聖者的典範

幾千年後,只要我們仍然記得

耶穌基督的事蹟,

我們就會受到衝擊。

因為在地球上的生命是有限的,

即使是上帝之子也難逃一死,

每個人到頭來都得走。

即使像耶穌基督這樣的偉人,

也無法永保肉身,

不能免於世人粗暴無明的對待。

我們又怎麼能夠覺得安全呢? p141

## 出埃及記

猶太人那麽多,即使整個國家上帝也

都可以照顧四十年,

什麼東西都賜給他們,

而且是在沙漠裡面,

何況我們住在城市裡面,

有什麽照顧不到的呢?

但是因為我們情況不緊急,

自己能夠照顧自己,

所以上帝沒有插手,

不過祂一直都在默默照顧我們。 p69

## 撒母耳記

這個故事讓人感動的地方在哪裡,

你們知道嗎?

就是這個女人非常渴望小孩,

為了沒有小孩,

她感覺到這麼孤單、痛苦,

被人取笑,

所以才跑到上帝面前哭訴。

即使這麼渴望,

可是生了一個小孩

仍拿去供養上帝。 *p125* 







看聖經、看菩薩戒就知道,

我們不能用一樣的態度

對待那些毀謗我們、對我們不好的人,

而應該用兩倍的愛心、

君子心對待他們,

如果你不回手而已,人家認為你怕他,

或是你不曉得怎麽反應,

你主動再給他打另外一邊的話,

他會醒渦來,他會想:

「這個人怎麼這樣子呢?

他不是不能反應,而是他不在平被打,

他原諒我們。」 p163

### 浪子回頭金不換

我們有時候被污染,

被我們所謂的成見包圍,

或是被社會的成見影響了我們清淨的心,

使我們罪惡感又跑出來,

認為我們過去弄錯太多了,

不值得這個恩惠,不值得上帝寵愛。

不過我們永遠都值得上帝寵愛,

上帝哪裡在平你破壞祂多少財產呢?

祂不在平,因為祂是造化,

祂隨時可以造出來很好、

很大的世界和宇宙,即使我們破壞,

祂又再造出來。 p193



## 孩童耶穌在聖殿聽道

十二歲而已,祂已經有這種感覺,

知道自己是誰,

祂認識那個造化的力量,

不認識人類無常的關係和

無常的感情,

也不承認這份無常的感情。

耶穌基督十二歲已經認識

祂跟上帝真正的關係,

不過祂對祂的父母還是很孝順,

回家後還是當一個乖小孩。 p155

撒種的故事及 超越道德的標準 這個故事讓我們想到一些道理,

在這個世界上,

沒有什麽人不犯罪的,

至於犯罪或不犯罪,

**澴**要視情況、背景以及

你開悟的程度而論斷。

這個世界所謂的道德和倫理,

不是跟聖人所想的一樣,

因為我們如果在最高境界的話,

就沒有看到這些分別... p179

清海無上師身為一位藝術創作者及 靈性導師,喜愛一切能傳達內在靈 性之美的表達方式,所以她用「悠 樂」來稱呼越南,用「福爾摩沙」 來稱呼台灣。「悠樂」是越南的古 稱,代表「悠居樂業」,很快樂的 意思;而「福爾摩沙」(意指美好) 更能完全反映出這個寶島及其人民 之美。師父覺得用這樣的名字可以 帶給當地及其居民更多靈性的提昇 及福報。





伊甸園

清海無上師以中文講於福爾摩沙西湖道場 1990.5.27



# 亞當和夏娃

在很久以前,上帝創造宇宙萬物,祂也造了我們這個世界。祂創造了白天跟夜晚,祂創造了月亮、星星,祂也創造了天空、海洋還有陸地;祂創造了鳥在空中飛行,魚在海裡游泳,陸地上又有動物。上帝看看祂所創造的宇宙萬物,非常喜悅。這個宇宙是為人類而創造的,所以祂又開始創造男人跟女人。上帝創造了亞當跟夏娃,讓他們看管這個世界,看管那些植物、樹木、鳥獸還有魚群。祂讓他們有美好的地方居住,有清涼的河流、樹蔭,還有各式各樣的水果,這個地方就叫做伊甸園。

亞當跟夏娃非常的快樂,可是有一件事上帝告訴他們干萬不要做:不能夠吃一棵特別的樹上結的水果,如果他們吃了這個水果,他們就會死。就這樣,亞當跟夏娃遵照祂的話去做,生活得像上帝的朋友一樣。

可是有一個人,他想破壞上帝的世界。有一天。當夏娃走過這棵特別的樹時,她聽到一個很甜的聲音,像是蛇的聲音。(西方人給



蛇不好的名譽,說蛇專門誘惑人,他們把撒旦變成一條蛇。)這棵樹山做「善惡知識之樹」。那個聲音問她:「妳看,這個水果有多好!妳是不是在流口水。為什麼不嚐嚐看。這個水果將會使妳變得非常聰明,妳將會聰明得像上帝那樣!」夏娃聽了蛇柔軟的聲音,就忘記了上帝告訴她的話,她想變成像上帝那樣聰明,她想做自己要做的。於是夏娃伸手摘那個水果,不僅自己吃,還留一些給亞當吃。

從那個時候開始,每樣東西都開始出錯。上帝當然知道亞當跟夏娃所做的事,因為沒有任何人可以瞞得過上帝。此時,他們已經不再是上帝的朋友了!上帝只好送他們走,要他們離開伊甸園。在伊甸園裡,他們曾經過著非常愉快的日子,他們曾經跟上帝一起步行、談話。現在,天使拿了一把刀劍站在伊甸園門口守衛,永遠不讓亞當和夏娃回來。從此他們必須很努力、很累、很辛苦地工作。現在他們學到痛苦的經驗了,但是還有更糟糕的,上帝給了他們一個很可怕的警



#### 告,就是他們知道自己會逐漸的老去,而且還會死。

離開伊甸園以後,亞當跟夏娃有了兩個孩子,叫做該隱跟亞伯。他們逐漸長大,該隱變成一個農夫,他開墾土地,種植一些穀物。亞伯照顧他父親的羊兒,他是個牧羊人。當收成的時間到了,該隱就帶著他的一些收穫呈獻給上帝,當成是他的供養,這是他對上帝表達感激的方法。亞伯則獻給上帝一群羊。這些都是很好的禮物,可是我們不能拿這些禮物來換得上帝的愛,祂還是會看看我們是怎樣的人。亞伯是一個好人,所以上帝對於亞伯的禮物很高興,於是該隱就很嫉妒、很生氣。他很恨弟弟亞伯,他知道上帝並不喜歡他的禮物,有一天,在田野上,該隱就把亞伯殺掉了。他殺亞伯的時候,以為沒有人看到,可是上帝知道,所以上帝就處罰該隱,趕走該隱跟他家裡的人,永遠不能回來。這個世界曾經如此美好,可是卻因此被破壞了。(創世紀1:1-4:12)



# 上帝要的並不多

你們懂不懂這個故事呀?不是因為吃了一個水果就變成這麼糟糕,它的意思是我們大家都知道好壞,可以做選擇,知道不該做的事情就不應該做。已經知道又故意做,所以才把自己的生活搞得很亂,變成很複雜、不單純又痛苦。「水果」只是象徵不該做的事情,而應該聽從上帝的指示,這意思是說我們要做合理的事情,整輩子都不能傷害人。即使你們沒有怎麼修行,但是吃純素、持戒,這樣不僅對自己很好,對世界也很好。來跟師父學的人也是這樣子,應該有所選

上帝照顧他們這麼好,什麼都給他們吃,什麼都照顧到了,他們根本不缺少任何東西。這是暗示上帝的愛力非常無限,哪裡有人不工作,又能沒有什麼擔憂,每天吃喝玩樂就夠了?上帝有要求他們什麼驚天動地的事情嗎?沒有!祂只說:「任何東西都可以吃,只有那棵樹是我的,留給我,不可以吃。」結果連那棵樹他們也不饒。他們不是沒東西吃,他們缺少什麼嗎?上帝只要求一樣東西而已,他們也做不到!上帝造很多東西出來,讓他們滿足,這樣他們都還會犯錯!所以我們今天真的很可

擇,不該做的事就不做,該做的才做。

所有的生命在開始時就 有選擇,内邊的聲音告 訴我們是非善惡,但有 時候我們自己喜歡玩, 違背了父母的教導,像 小孩一樣,最後傷害到 自己。這就是問題所 在。 ~清海無上師





憐,誘惑力很強,又應該游泳在苦海裡邊。我們的世界多麼痛苦,滿滿的生老病死。在伊甸園裡,他們不會病、不會老、不會死、不必為了生活掙扎,但是上帝要求他們一件東西而已,他們也做不到。上帝自己要求的,他們也不聽,何況我講,我算什麼?他們兩個明明知道上帝造任何東西出來給他們享受,他們知道誰是誰,祂是他們的主人,祂任何東西都給他們,除了要求一棵樹上的水果不要吃,但他們還是摘下來吃!

我跟你們講,那棵樹沒有什麼特別,跟別棵樹一樣,就是上帝要看看他們能不能為了祂不吃。結果連那麼簡單的事也做不到,上帝的話不聽,卻聽蛇的話!聽別人還可以講,他們卻聽蛇的話,把蛇的話當成比上帝還重要。你們看,如果我們墮落生死輪迴,不能怪誰,我們不能說上帝不好。如果這個故事是真的,那我們不能怪上帝,祂對人這麼好、照顧這麼周到,又沒有要求什麼,只保留一棵樹而已,亞當和夏娃也要把它摘下來吃。他們不相信上帝,任何東西都相信——除了上帝之外,即使連蛇也相信,然後亂吃,吃下去就知道痛苦、知道好壞了。於是上帝知道他們信心不高強,不值得當上帝的朋友。

這個世界有很多東西,每一樣東西都有不同的價值,比方說我們要買金剛鑽,就要付比較多的錢,買黃金就比較便宜一些,要買銀就更便宜。買鐵一大塊才幾百元而已,買黃金則要幾千元。同樣的情況, 亞當和夏娃要當上帝的朋友,要享受伊甸園的世界,就應該遵守規矩,



如果連一棵樹也不能饒,怎麼能夠住在那邊呢?一起住的人應該互相尊重,我要你做那樣,你要我做這樣,大家合作才行。人生的道理就是如此,並非上帝有什麼要求。因為上帝認為如果統統都給他們,然後又不給他們一個規矩的話,看起來好像太單調,所以祂統統都准,但只有這棵樹結的果不能吃,這樣就有花樣變化了,不過亞當和夏娃不懂這個道理。他們也不想上帝是他們的大恩人,居然聽信一條蛇的話,聽了就完蛋了。如果你尊重蛇比上帝多,你當然不值得當祂的朋友,是不是?你破壞上帝對你的信心,你一意孤行,根本不尊重祂的意見,那合作的氣氛當然沒有了,即使祂的意見沒有傷害到你,還給你足夠的東西用,這樣你還要什麼呢?這就是我執,喜歡像上帝一樣這麼偉大。

# 小心我執

像上帝一樣那麼偉大又怎麼樣呢?在伊甸園裡已經夠好了,每天有東西吃,有東西穿,什麼都有,幹嘛要像上帝一樣?我們一般人都有這個難處理的我執,大家都喜歡當最高的、當王、當最厲害的,所以才被騙。一天到晚在名利中轉來轉去,想賺很多錢,為的是要證明比人家厲害:搽紅搽綠,為了要比人家更漂亮;買很貴的衣服,也是為了要比別人更好看。大家彼此競爭,地位越高越要爭,但我高還有人比我更高,競爭



永遠無了時。所以這個聖經的故事,並不是那麼單純的講一個水果,而是有道理在後面。古人不敢明白講清楚,怕惹麻煩,所以才用比喻,用很多方式講給當時的人聽。如果你們看聖經或是看這本(聖經故事The Story Bible) 就知道,這本書選錄很多好的故事,很簡單,小孩也聽得懂。

即使看這本故事而已,你們也會感覺到很恐怖,知道古人修行多不方便,一天到晚被人嫉妒,被人追殺。可見修行人一定比別人好、智慧多、聰明多、才幹多,什麼都好,所以才被嫉妒。你們看聖經就知道古代的人修行真的很難,也真的很危險。

聖經的第一個故事給了我們很多好的啓示,如果有空研究,對我們會有幫助。亞當和夏娃被趕出伊甸園,不是因為吃了水果的問題,而是規律的問題,是互相尊重、互相合作及我執的問題:他們不想聽從別人的指示,想比別人好,想比上帝還要好。不過他們這麼做是太笨了一點,如果想要比上帝好,還有別的方法,他們可以去問上帝:「祢為什麼這麼好?祢能不能教我們怎麼做到?」是不是?上帝為什麼好,一定有祂的原因,上帝一定有修養的方法,祂不是一天就變好的。我們應該向祂表達我們的希望,而不是偷偷在背後偷東西,這不是好的品質。上帝對亞當和夏娃這麼好,結果他們卻在後面做壞事,人都是這樣子。



# 目標越偉大,代價越高

剛剛師父講過了,每樣東西都有它的價值,像你們跟師父修行, 規矩比較嚴格,不過有它的價值。大家應該都知道,不然為什麼修呢? 買黃金和買鐵價格不一樣,我們要得到什麼東西,都應

頁黃金和頁鐵價格不一樣, 我們要得到什麼東四, 都應該很辛苦才能得到。像師父剛去開刀, 但不是開刀完就好了, 醫生還要我每天復健三、四個小時來訓練神經和肌肉, 不然它會受到麻醉的後遺症影響而麻痹。醫生開刀把它接來接去在不同的地方, 現在不訓練它, 它就躺在那邊不工作、罷工了。每天三、四個小時做復健, 持續六個月才能復原, 至於能不能全好還說不定呢!

何況我們要求得到較高等的東西,每天不工作怎麼行呢?我們不尊重這個規矩是不行的。雖然你們都已經知道,即使修行不怎麼多,一樣會有所得,只是要物質世界的東西比較難,開刀都還需要幾十萬塊,不是免費的。開完刀又好痛苦、好痛苦!昏迷幾個小時醒過來,身體到處都插著管子,亂七八糟的,肚子不舒服,還會吐,要痛苦好幾天,不是付錢就好,還要受苦呢!開完刀以後也還不能馬上完全好,傷口還是會繼續痛,又應該每天復健好幾小時。世界的東西都是這麼複雜,沒有免費的事。

~清海無上師





上帝的東西好像比較簡單,祂造伊甸園給亞當和夏娃他們兩個享受,沒有其他條件,只有要求不吃園中一棵樹所結的果,結果他們還是把它吃了!這表示說人永遠不會滿足,給他多少都不夠。所以如果有什麼人對你不好,或是先生跑掉、太太逃走,你不要認為是自己不好,說不定!人的心是很難滿足的,擁有這個還要有那個。你們有沒有注意到,我們的頭腦真的很壞,一天到晚吵我們,即使擁有一樣東西,認為可以了,它卻說:「不!還要那個!」一天到晚讓我們為很多事而忙,所以我們才要檢查它,才要寫修行日記,看看是不是真的需要。先觀察清楚,如果不是真的需要,別給它。你越給它,它越要,所以大家才一天到晚忙,不曉得忙什麼。你們家裡買很多東西,一年用不到一次,有時候買了只用一次,然後整個輩子都忘記它的存在,很多事情都是這樣。

# 懈怠不是自由

我們把生活弄簡單一點,就不會太複雜了。我們要觀察自己的頭腦,觀察它每天都要些什麼,它用什麼辦法得到它所要求的東西,它用什麼方法吵我們,它在哪個方面控制我們。把它分析得清清楚楚,然後你就會很明白。對自己應該嚴格一點,好像出魂一樣,站在另外一個角度看自己:「你要這個幹什麼?要了那個以後,你還要什麼?你要這個



應該付出多少時間、多少錢、多少功勞才得到它。得到以後你能夠做什麼。」對自己嚴格分析,不然我們一天到晚當頭腦的奴隸,還認為我們很自在,要什麼就做什麼,不!不!不!不!這是懈怠,不是自由。自由的人是需要什麼才做,知道不對就不做。不是頭腦要我們做,我們就做,這樣是寵壞自己,永遠不會進步。

我們不應該對別人嚴格,對自己嚴格才有用。在這個世界,沒有一樣東西是免費送給我們的,我們應該工作很努力才能得到我們要求的東西:我們應該對自己非常、非常嚴格,才能夠達到我們要求的風度和果位。如果我們想寵壞自己,那太簡單了,當頭腦叫我們做什麼,我們馬上去做。如果我們認為沒人控制、沒人管我們,我們自己也不管自己,這樣是自由,那就不對了。這樣不是自由,那是當頭腦的奴隸。這個世界很顚倒,多數人都認為師父講的規矩、道理比較難接受,師父講真話卻忠言逆耳,有些還認為師父管太緊,讓人受不了!他們喜歡自己要做什麼就做什麼,這樣比較舒服。不過舒服的路領我們走到哪裡去呢?它讓我們都卡在那邊,只想照著舊有習慣的路一直走,也不管走那條路對不對,只因為很舒服就一直走,不想回頭,不想倒車,一路直走下去雖然很方便,不過卻越走離道越遠。

我們可以自在走沒有關係,不過要看那條路對不對,不是看到高 速公路寬敞、大條就一直走下去。如果我們的家是在另一邊,即使辛苦一



點,還是要轉回頭、要倒車。不是看路那麼寬大,就一直走:路那麼窄、那麼小,就不要走了。如果不回頭走就到不了我們要去的地方!不是一直走就是自由,這是笨蛋!沒有控制自己。自在和不負責任看起來很相同,想要做什麼就做什麼,「我自在啊!」不!這樣是不負責任,是對自己不夠嚴格。

你們看這個伊甸園的故事,不是那麼單純不吃一個水果的問題,這是比喻我們人想要做某樣事情往往很難控制自己,人家叫我們不做,我們卻一定要做。我們的頭腦都是這樣壞,喜歡做人家不讓我們做的事。為了一個水果,就聽一條蛇的話!明明知道上帝對他們多好,上帝將全部世界都給他們享用,他們卻不知感恩,反而聽從一條蛇的甜話,吃上帝不要他們吃的東西。不管這個東西有多好,我們也不能偷恩人的東西吃,想要吃可以跟祂講。上帝把整個世界都給了他們,他們居然還不滿足,上帝叮嚀他們,只有一棵水果樹不能吃,他們卻還是要吃。這個故事意思說:我們人要管自己很難,一天到晚聽從壞人的話。

# 不讓頭腦吵我們

我們裡面有兩個人:一個是好的,一個是壞的。壞的也是我們, 蛇就是我們自己,我們明明知道不該做,還是不小心會做,或是故意



做,因為自己不夠智慧、不夠判斷的能力。同樣,我們每天要檢查自己,為了要知道頭腦要的東西究竟是真正需要,或是吵我們、麻煩我們,或為了要把我們的時間消耗掉,讓我們沒時間想我們真正要的東西。有的時候,我們要去買菜或是買某樣東西,還沒有到目的地,沿路看到很多別的廣告商品,我們就忘了,忘了要買重要的東西。我們在那邊看,亮來亮去,買這個、買那個,等一下沒有錢了,或是時間已到,店都關門了,或是根本忘記了,不但買不到本來決定要買的物品,還帶回家滿滿亂七八糟的東西。

如果我們對某某人很好,不過他還是對我們不好的話,看看這個故事就知道,連上帝也無法滿足人的心,我們算什麼!人都是這樣子,所以我們要照顧自己,不要讓自己變成那樣。要常常記得這個故事,不讓自己變成這種人。這很難做得到,一不小心就會弄錯,因為聽從蛇的甜話。講甜話的人最糟糕,所以我們悠樂人很怕講甜話的人,有人講話太甜就要小心。糖和糖果對我們最不好,聽說糖會把體內的維他命都破壞掉,所以你們看那些吃很多糖,或喝咖啡放很多糖的人,他們都很緊張,因為缺少維他命,吃太多糖,牙齒也會壞掉。

太甜的東西都不好,吃太多餅乾會胖起來、血壓

我們對上帝、對佛祖應該有一心不亂的精神,不要被世界及任何的誘惑動搖,讓我們的心離開自己的目標,這樣子我們才能得到上帝的恩寵。

~清海無上師





高、心臟病,這些都是最危險的病,所以甜的東西根本不好,甜話也不好。不過世界的人就是喜歡甜的東西,所以才麻煩。如果那條蛇的話不甜,有可能傻瓜(夏娃)不會吃啦!因為太甜了,她就真的像個傻瓜吃下去,又害了她的先生。因為這個故事,人家才認為女人和蛇差不多,都會誘惑男衆。我不知道這種說法對不對,不曉得誰誘惑誰啊!

# 伊甸園後傳

亞當和傻瓜被趕出伊甸園以後,覺得世界很好玩,所以根本不知 道懺悔心是什麼,然後就沉迷到現在。迷還說得過去,那為什麼那麼兇 呢?因為他們在天堂的時候,像我剛才所說的一樣,要吃水果,水果就 掉下來,在這個世界哪裡有這種事,即使拚命用力搖動果樹,或用鉤子 勾,水果還是在樹上不掉下來。因此他們開始要動腦筋,想辦法怎麼摘 水果,如何用最文明的方法,才能摘得最快、最多。他們看見風吹雨打 的景象,就開始學習,看風吹樹,樹被搖來搖去,他們也學風吹,試著 用自己的氣吹出去,樹依然不動,所以接著要練氣功、要換氣。剛開始 他們只能欺負那些小樹,後來氣越練越多,就可以欺負那些大樹,所以 臉色越來越不一樣,變成面紅耳赤,講話聲音很宏亮,慢慢來就有那種



粗魯的聲音出現了。以前在天堂根本不用講話,是用無線電話溝通,心 一想,別人就懂了。

然後又再學那些動物,因為在這個世界必須保護自己。剛來的時候還不怎麼樣,後來動物都聞到味道了,就跑來恐嚇他們,要吃他們。他們被動物吼,不曉得怎麼辦,亞當、傻瓜和他們的小孩,看到動物這樣子吼,也開始學。老虎看他們比自己兇,就跑掉了。他們看到這個方法有效,便越來越兇,要像老虎獅子一樣。所以有的時候,人看起來才這麼兇惡,原來是這樣學來的。本來是為了要保護自己,後來越來越習慣,而習慣難改,所以變成像今天這個樣子——兇惡佛還有宏亮佛。如果記得時,剛開始聲音還會放柔和一點,不記得的時候,就用吼的。所以我們才有時候很柔和,有時候很宏亮,都是因為習慣的關係。

現在他們開始會發出像風聲——呼呼,或是老虎、獅子吼的聲音,不過還不能彼此溝通。在天堂不用語言,別人想什麼你馬上就懂了,根本不需要講話,掉下來這邊跟在天堂不一樣,沒電了,加持力也沒有了。他們離開伊甸園後就迷失在塵間裡,電越來越少,後來才需要語言。現在會感覺到害羞,彼此很隔開,連握手都不敢,什麼都不一樣了,所以才開始要「勾魂」。他們無法從裡面溝通,只好用語言溝通,但又沒有語言可用,所以開始看動物怎麼做,就模仿牠們,「嘿、啊、咩」,開始學習發聲,ABC就是從那裡來的。



因為沒有別的東西可學,他們就學一些亂七八糟的動物行為。 在上面的時候學上帝、學神仙、佛菩薩,比較優雅,不像在人間這邊一樣。亞當與夏娃是人類的祖先,是我們的祖宗,因此剛來的時候,世界上都沒有其他人,更沒有明師教導,只好自己教自己。不過他們因為跟智慧源頭的連線斷掉,所以都忘記了智慧。一旦離開修行中心,迷路了就回不去,沉迷在情色愛慾裏面,紅塵裏充滿煩惱,就忘記本有的智慧,所以才需要自己照顧自己。

因為沒有別的東西可學,就從大自然的景觀,如日出日落、寒熱交替、風雨雷鳴等現象中學習:學不夠,再從動物中模仿。為了保護自己,有時候也不是生氣,看老虎吼,他也吼,越學越像,然後就變成老虎兇惡的樣子。並非心裡面兇惡,但有時候忘記了,面對太太時也照樣吼。太太看他這樣,也吼回去,兩個一模一樣。語言也是從那時候開始,結合動物的聲音就變成人類的語言。

我們也不用怪自己,應該怪上帝處罰我們那麼嚴厲、那麼嚴格。 祂本來就沒有耐心。其實祂有很大的耐心,也最沒有耐心:祂很有慈悲 心,又沒有慈悲心。祂兩樣都有,祂是最陰也最陽,是至柔也是極剛, 這樣子才好玩。



世界法也是一樣,每天出太陽我們也受不了,種東西沒水也長不大,但每天都下雨的話,我們搭帳篷又不方便,所以有這個還要有那個。不過,我們雖然都知道這種陰陽的法律,可是自己碰到的時候,還是受不了。我們當然知道要有下雨,要有太陽,要有夏天,有冬天,不過夏天的時候黏黏、髒髒、熱熱的,有時候我們還是會抱怨。下雨的時候,雖然知道農夫種植作物都需要雨水,不過我們還是受不了。特別來打禪一或是禪七,在集合的時候,大家身為修行人,都像落湯雞一樣,鋼杯裏都是滿滿的雨水,裝不了烏龍

同樣,我們修行也會碰到考驗的時候,這一點師 父已經講過一百零八次了。考驗一定有,不過我們應該 心平均,看好壞都是一樣、聽責罵跟讚歎也一樣。雖然 講好幾次,不過碰到被責罵的時候,還是一樣長臉,心 還是酸酸的,抵抗的牌照都亮出來,這邊一個,那邊一 個,蓋好幾個章:手腳都亮出來抗議,不曉得抗議誰, 沒有人看也要抗議。

茶(大衆笑)。

身為修行人,我們有時會 受到考驗,會遇到精神 上、內在的嚴厲考驗,如 此我們才能越來越謙卑, 我執越來越小,才更能 忍受逆境,上帝的力量 才能與我們合一而不受 干擾與阻礙。

~清海無上師





# 地球的歷史

不過事實上,地球本來不應該有那麼極端的天氣,不應該有那麼熱的夏天和那麼冷的冬天,下雨也許有,但不會有什麼影響。遠古以前的天氣比較溫和,不過還是有太陽,同時也會下雨,該下的時候就下,天氣不會那麼冷,不會那麼濕,一出太陽馬上就曬乾,夏天也不會那麼熱。但是因為我們以前跟天堂的衆生打仗,不聽佛菩薩教導,學到一點點東西而已,就想跟天使打仗,所以他們才把我們的武器消滅掉,並用另外一種武器對抗我們,把我們關在這邊鎖起來,所以大家才無法了脫三界。天使在我們地球外面設有一層防護層,就像孫悟空被關的時候貼一個符咒在山頂上面。我們也是這樣,因為有一種無形的控制,我們才跑不出去,時時刻刻都有天堂的人在觀察我們,哪一個人冒出來什麼意見,想要像以前一樣革命就不行哪!所以我們現在的機器都很爛,發明不出什麼好東西。

不過這一百年以來,人類又開始製造原子彈,那是來自以前殘存的記憶。人類既不懺悔又想再開始找麻煩,所以天使還是要觀察我們,然後不停地用災難警告我們。我們自己那種抵抗力,也會產生破壞的力量,自己消滅自己。我們生氣的時候,是不是心臟很絞痛,身體不舒服?煩惱及痛哭的時候,覺得人好疲勞、好疲勞,好像工作很累一樣,是不是?(大衆答:是!)我們就是這樣自己破壞自己。



當初天使準備消滅我們,因為攻擊太強烈,地球被撞出去一點,離開軌道打到旁邊去,離開原位,所以天氣才變得那麼極端,又熱、又冷。之後天使就把我們關在這裡,鎖起來,再加上我們自己又發出那種氣氛,自生自滅。即使佛菩薩把我們關在這裡,又貼符咒上去,不過他們還是每天要觀察我們,防備我們跑上去。所以有時候,有些人試著打坐,想要自己了脫,結果都著魔。魔是誰呢?就是那些護法,看我們冒出來,他認為我們要再做革命,要再打仗,他們就把我們推下去。回來以後人就呆呆的,魂飛魄散,什麼人都不認得,頭昏腦脹,這種情況我們說他著魔。

因為不准我們上去,如果我們想要冒險出去的話,他們會認為是想要革命,天使會趕快採取行動,不讓我們有機會毀滅宇宙。我們一直在被觀察中,所以不能自己一個人上去,需要明師帶路。為了有一些人的誠心,佛菩薩常常出去發傳單廣播:「我們知道你們躲在那裡,趕快投降,跑出來,時間不多了,佛菩薩會原諒大家,這是最後一次警告!」有一些佛菩薩出去貼海報,發傳單、發樣書,想要感化我們。有一些人也真的有懺悔心,想要了脫三界,想要出生死關。如果我們誠心的話,可以報名,誠心吃純素二個月以後,佛菩薩會來接受我們,這就是傳心印。我們在這邊像犯人被關一樣,無法出去。有一些犯人比較好,心沒有那麼兇惡,犯案很輕,只要有懺悔心,表現好,律師進來保



釋就放出去了。我們印心的人也是這樣,只要真的誠心要了脫這個牢獄,佛菩薩會開門帶我們出去。別人不行,要等他們懺悔了以後,沒有再製造原子彈才可以。只有那些很稀有的、真正懺悔、真正的要了脫生死的人,才能了脫這個無形的關卡。

在不能出去的情況下,自己想要偷跑的話,被警察抓回來更慘。 關在那個小籠子裡面,站也不能站,坐也不能坐,鎖起來不能跟任何 人講話。同樣,那些自己試著要了脫的人,情形會很慘,比以前更不正 常。本來以前還懂事一點,默默打坐了以後,手印腳印都跑出來了,然 後講一些亂七八糟的話,精神不一樣,頭腦壞掉。我們就像犯人一樣, 如果偷跑出去,被警察抓回來更慘,比普通犯人所受的刑罰還要嚴厲, 會被鎖起來又上鐵鍊,關在那個小小的房子,不能坐、不能站,裡面很 黑,沒有燈。犯錯很嚴重的犯人都鎖在裡面,不能跟誰講話,比還沒有 逃跑以前更慘。我們印心的人都是很誠心想出去,萬一你不誠心,想騙 佛菩薩,等一下被抓到再丢進去鎖起來,佛菩薩不會虧本,虧本的是我 們自己。

每天打坐兩個半小時,就是為了要提醒我們自己,為了要讓佛菩薩知道——我們是很誠心的,我們一定要出去。佛菩薩會考驗我們, 是不是每天還記得。你只講一次:「我要出去!」講一聲算什麽呢?又



沒有什麼証明,這是不行的,所以每天還是要講。因為我們以前很壞,所以佛菩薩現在才要考驗我們是否誠心,每天兩個半小時要唸:「我要出去,我要出去,我真的要出去,我決定要出去。」就像要跟誰結婚也是一樣,不能只說一聲:「我要跟你結婚」就夠了,還是要繼續行動,要送對方禮物,要每天唸:「我真的要結婚,我要結婚,我一定要結婚。」並且安排婚禮,人家才知道你的誠心。一直這樣進行,一步一步推進才行。同樣,我們每天要打坐兩個半小時,一直唸,唸到我們能夠跟佛菩薩結婚為止。



問:為什麼世界上一定要有災難?這樣的話,會不會有無罪的人受害?

答:沒有人是無罪的,除非你重生,否則你就不是無罪的。重生的意思是懺悔我們過去的錯誤,並向上帝保證從此過一個更好、有道德的生活,那麼上帝的恩典會降臨,幫助我們、淨化我們、讓我們變成小孩,那時你才能說:「我重生了,我是無罪的。」印心以後,你可以說你無罪。如果你沿著道德的路走,你會一直無罪;但印心前並非如此,我們背負著所謂的原罪,或過去世的業障,我們不能說我們是無罪的。每一個人都必須為今日世界的狀況負責,不管知道或者不知道,我們都對這個世界製造過一些損害,我們必須懺悔,我們必須改變我們的生活方式,我們必須生活在智慧、道德中。~清海無上師





## 上帝後悔造人

自從傻瓜(中文諧音:夏娃)和大膽(亞當)下山以後,他們生出來很多的小孩子,這些小孩分散居住到各地各國去。現在,這個世界開始變得很混亂,人們越來越壞,不聽從上帝的指示,沒有敬愛上帝,不在乎上帝要他們以何種方式生活:大家不在乎上帝的規矩和道德,沒有人聽從祂的旨意。

上帝開始感覺很後悔,後悔造人類出來。現在只剩下一個辦法了,就是重新再造人類。上帝為此事感到很懊惱,但還是決定要把整個世界消滅掉,不過作這個決定讓祂很痛苦,因為不只是毀滅人類而已,祂還想把整個世界的任何東西都毀滅掉,所以祂決定要以洪水把整個世界全部淹沒。

不過有一個人,他很愛上帝,是一個很善良的人,平時生活很 守規矩,並遵從戒律,凡事都有依照上帝的指示去做,他是上帝的朋友,名叫諾亞。上帝對諾亞提到有關洪水的事情,並向他解釋祂的計



畫。上帝說:「我要救你和你家庭的成員,你應該造一艘船,這艘船 要大到足夠容納你全家人及親戚,剩下來的空間,可以置放一些動物,每一種動物放兩隻,一公一母,這樣以後才能夠繁衍。」

你看,上帝想得多周到啊!如果讓諾亞自己做,他一定會放三隻母的、兩隻公的,然後動物彼此會開始吵架,等一下蛋就生不出來 (大衆笑)。祂還告訴諾亞說:「船還要有足夠的空間存放食物,以 備大家能吃很久很久的時間。」

諾亞聽從上帝的指示,開始建造祂所要求的那艘船,這個工作耗時非常非常久。很多人來看他時都問他:「你在做什麼啊?為什麼要造這艘船?」諾亞就告訴他們上帝的這個計畫。不過沒有人相信他,他們都認為諾亞是「頭殼壞掉」、頭腦有問題才這樣做。他們不能想像,在這個很高的山地,離海或河好遠好遠,有幾千公里遠,但他卻在那裏造一艘船。「怎麼有這麼笨的一個人呢?」人們都這麼講,一直嘲笑他,不過諾亞還是相信上帝,他的心不動。



# 洪水蓋住一切

最後這艘船終於造好了,船才剛造好,天空就開始下雨。當天,諾亞和他家族的人,以及各自成雙的小鳥、動物們統統都登上這艘船。然後,上帝叫他們把船門鎖好,鎖好以後,就看到雨勢傾盆而下,好像從天上倒水下去一樣,雨每天這樣一直下一直下。不久之後,所有的河川、海洋的水都滿起來,水位一直升高、一直湧上來。

慢慢地,諾亞和他的家庭成員所搭乘的船已經浮在水面上,不過雨還是一直下不停。直到有一天,任何東西都被洪水淹蓋過去,連最高的山頂也被淹沒,沒有任何的東西看得見,沒有一樣東西能存活,統統都被消滅掉,沒有任何生命可以得救。諾亞和他的家人在那艘船上放眼看去,只見到四周都是水,沒有別的東西。你們能不能想像,有一天世界變成這個樣子,我們在這裏喝茶,忽然間到處都是水,連跑到屋頂上面也沒用,即使最高的山峰也不見了。那個時候,世界變成一個很孤單、很寂寞的地方,看了心會很痛。



不過雨終於停了,然後水位慢慢的開始降低,直到有一天水都 退了,那艘船就停在一座山頂上不再漂流。有一天,諾亞想要知道地 面上還有沒有積水,他要確定地面乾了才能夠出去,所以他開一扇窗 戶送一隻動物出去。結果那隻動物沒有回來,有可能沈下去了,因為 下雨這麼久,那些木頭可能都爛掉,全變成泥土了。

然後他又放一隻鴿子出去,不過對那隻鴿子而言,大地也還不 物乾燥,所以那隻鴿子又再飛回來,飛回來本來就是鴿子的專長嘛! 諾亞就開門讓牠進來。再過一段時間以後,他又送那隻鴿子出去,這 次鴿子飛回來時銜回一片綠葉,所以諾亞知道,現在樹木又開始生長 了,大地真正的已經很乾燥,因此他們可以出去了。他把船門打開, 讓大家出去,全部的人、動物都高興得不得了,統統都跑出去歡呼、 跳舞。大家被關在船上太久了,一定很悶嘛!



造起一座很大很高的平台,然後把煮好的東西放在上面供養上帝。那個時候,天上出現一道彩虹,上帝用這個代表祂的愛心,祂仁慈地應許諾亞:「從今以後,我不會再毀滅世界了。」上帝這樣答應,於是一切重新開始。(創世紀6:5-9:17)





#### 黑炭變金剛

你們看上帝為什麼會這麼做呢。因為當初上帝造人,雖然有賦予人類上帝的活氣,讓人裏面具有上帝的智慧和愛心,不過我們使用時,應該透過頭腦才能夠發揮出去,如果這個頭腦壞掉,會把愛心減小,或是改變成為惡心。所以「頭腦」這個工具是很重要的,如果頭腦壞掉,人就會不一樣。上帝不是毀滅人,而是毀滅已經爛掉的工具,因此,當上帝做這些事情時,祂知道自己做得很對。不過要造就一個這麼漂亮的世界,要好久的時間,百千萬劫才能造成一個如此美麗的地球。

你們都知道,剛開始的時候,整個地球都混混沌沌,沒有什麼生命、沒有人、沒有動物、沒有任何好的東西,像一個火球一樣,沒有人能住,也沒什麼地方可住,沒有任何生機。經過好久好久,幾千萬劫以後,地球表面才逐漸變涼,不過到現在,地心溫度還是很高,所以偶爾它會漏出來,就是我們說的火山爆發。岩漿熱度可使任何的石頭、金礦都被熔掉變成液體,然後等它慢慢地降溫,就變成不同的品質。那些迅速降溫的物質就變成比較硬的東西,慢慢才冷卻的就變成石頭之類的東西,分類雖然不一樣,事實上,都是差不多一樣的品質。

所以木材被壓埋久了以後,就變成很硬的黑炭:炭再經過更長時間 的壓埋就變成什麼?(有人答:鑽石)是,變鑽石,鑽石環埋於礦藏中時,



看起來很黑,像是沒有用的東西,結果卻變成金剛鑽石,變成很有價值的 石頭。同樣的一種材質,卻因壓力不一樣,就變成不同價值的東西。

我們人也是如此,本性上都平等,但看你用功多少,你就成就多少。不錯,大家都有佛性,都平等,不過看你能不能鍛鍊自己變成佛。不是一輩子迷迷糊糊活下去,就會有成就,這樣只會變成黑炭,發黑光而已!不過,金剛鑽也是從黑炭提煉出來的,任何寶石都是從黑炭變出來,從普通的木頭就能變成鑽石。

要造出來這樣一個世界需要歷經好久好久的時間,有時候我們說它不怎麼美,甚至還討厭它,事實上,卻得花費很多功夫,一隻昆蟲、一隻蚊子、一隻蒼蠅,也是一種很大的計畫才能造出來的。造化有一種很大的計畫,設計給每一樣生物,不是人而已。即使創造任何小小的動物,上帝也是要花費很多時間,所以當上帝必須毀滅掉這個世界時,祂是很痛心的。

工具在使用一段時間之後,總是要放下,就像汽車開久了以後會壞掉,然後怎麼辦呢?丢掉嘛! 丢在廢棄場裡,等一下把它壓縮起來變成一塊鐵,然後從那一塊鐵,又重新開始做成另外的東西,也可以再製作成一車體的其中一部分。同樣,這個世界毀滅掉以後,上帝也能再造出來另外的工具。



#### 毀滅的只是工具

人的頭腦用太久會壞掉,只會收集那些壞的影響,壞的材料太多就變壞人。都是因為那個「電腦」收集太多不好的材料,過了一陣子,已經太滿無法使用就應該洗掉,重新再來。同樣,即使身體毀壞,不過我們人的靈魂永遠存在,上帝給予人活氣,也就是愛心的元氣,祂又再收回來,重新附在別的東西裏面,所以也就不曾失去什麼。

工具壞掉,所以消滅工具,不是消滅人的靈魂,不是消滅裡面那個上帝或是佛性。我們人死掉也是一樣,如果我們能夠把我們的佛性跟那個工具分開,我們就可以自在地找另外一種工具,重新附進去。如果不懂得怎麼做,就沒辦法分開,還是跟那個工具黏在一起,不能出去。

我們印心了以後,上帝的力量會幫我們忙,把工具整理好,萬一整理不好,我們死了以後,祂幫我們分開,跟這個工具永遠脫離,我們再去找另外一種更好、更完美、更易於整理使用的工具。

死亡不是失去什麼東西,我們本人還是一樣,只是換一個新鮮的工具,就像車子壞掉,再去買另外一部車一樣,不過,應該有錢才行。而印心就像是有錢,有福報,變得富有,等一下也可以去買另外一種工具。現在,因為我們暫時還沒有處理好這部車,賣也賣不掉,就算要丟棄,也應



該開出去才行。所以暫時還是要使用它,這就是所謂「定業不能改」的意思,必須等一段時間以後,才能買新的給你們使用。

#### 多人修行可以救世界

我們這個世界,真的沒什麼,正是所謂天下本無事。如果這個世界能夠修理,或是人類能修理自己的工具的話,上帝就不用毀滅整個世界,她只要慢慢地,修好一個再修理另外一個。比方說,你能夠把自己的車修理好,你就可以幫別人拖拉他的車,或是幫他修理。你也可以載他一程,他就不必使用壞掉的車,那樣就不會出車禍。

先修理好自己的事,然後就可以載別人,或是用自己良好的工具, 拖別人的車到修車場修理。所以世界上如果有多一點人修行,世界就不 會被消滅,可以慢慢地修理,只要先修理一部分人類,再由那些人帶頭 拉別的人,一點點地拉,越拉越多人,然後每個人再拉一小部分人,這 樣就會平均一點,世界就沒事了。

在諾亞這個故事中,剛開始的時候,完全沒有人相信上帝所說的話,只有諾亞的家庭相信上帝、守規矩而已,所以祂才將世界統統毀滅



掉。如果當時有好幾個家庭、有很多地方的人民相信上帝,祂有可能不會那樣做。因為只有一個家庭而已,所以很簡單處理。現在我們的世界還不會被毀滅,是因為還有一些人修行。不過我看要修的好也很難,大家修行一陣子就懈怠了,不曉得來這個世界的目的是什麼?為了小小的事情就吵架,一起沉溺在無聊的心情中,忘記生死大事。

我們應該先修鍊生死大事,堅定自己的道心,之後,即使我們做別的事情,也不會忘記上帝,並非不能做別的事。像諾亞也有家庭,有太太、小孩,養很多動物,不過他從來沒有忘記上帝,差別就在這個地方。別人也有太太、有丈夫、有小孩、有生意、有動物,不過他們完全執著在那個太太、丈夫、動物、世界的生意而已。所以我們修行的人必須知道孰輕孰重,哪一個是人生最重要的,哪一個是次要的。



~清海無上師







水的歲月過去以後,諾亞活到了八百歲,所以他有很多兒子,說不定可能有幾千個。書上說諾亞和他的兒子們耕田、種葡萄。他的兒女們也有很多兒女,這些兒女又繁衍很多後代,一直傳宗接代下去。不久以後,人太多了,所以很多家庭應該搬出去別的地方住,不然的話,所居住的地方草料不夠供給動物吃。當時他們都是講很簡單的語言,所以大家都很容易互相了解彼此的心意。對他們來講,有什麼計劃、有什麼工作,都很簡單一起合作。

有一些人跑到一個叫巴比倫的地方,在那裡,他們開始發明一種製造磚頭的方法,知道如何把磚頭用火燒得很堅固、很硬,同時還知道怎麼使用像現在水泥一樣的東西,把磚頭砌在一起,這樣就可以蓋房子了。有一天,有個人說:「我們應該蓋一個很大的城市給我們自己住,然後在城市裏面再蓋一座很高大的,絕無僅有的聖塔,那樣我們會變成很出名。」為了博取名聲而做,這種想法很無聊(大衆笑)。然後每個住在巴比倫的人都同意,他們認為這是很好的主意,於是大家為了蓋那座巴貝爾塔,開始工作得很辛苦。



## 我執越來越擴大

上帝從上面開始觀察人們的工作,看到他們的牆壁越蓋越高,然後人類的意見開始越來越多,腦筋也越動越多,所以祂知道這樣會出麻煩:人開始動腦筋太多,越來越擴大自己的我執和凡夫的概念,這樣當然會出問題。那個時候,人類開始認為自己是神仙了,什麼都會做,所以上帝沒有等到那座塔施工完畢,就亮出來一個意見,祂認為如果人類講不同的語言,他們就不會互相了解,自然沒辦法順利地彼此合作。

所以上帝開始把人類的語言弄混淆,將人送往不同之處,都是一些很遙遠的地方,分散到世界不同的角落——南、北、東、西:有的安置在海邊,有的落腳在海島上。他們去到很遠的地方,有的跑到埃及,有的去到非洲,有的則到阿拉伯等等。

諾亞的子孫開始繁衍越來越多,每個家族又生出來很多男女,每個家族都成長茁壯,然後變成一個國家,而每個國家又講不同的語言。從那個時候起,人類就沒有辦法溝通了,也無法在一起工作。 (創世記 11:1-11:9)



#### 巴貝爾,講話太多!

所以到現在,每當人們記起那座巴貝爾塔,他們才想起來,為什麼人會開始講那麼多巴貝爾的語言。「巴貝爾」的意思是說講話像小孩子一樣,巴巴巴巴啦啦,所以叫它巴貝爾塔:我們像巴貝爾語言一樣,講太多了!

這是上帝和諾亞的小孩子之間的故事。這故事可以讓我們學到一些道理,也就是,人越舒服,越容易忘記上帝。以前他們的父母還在世的時候,那個時代很單純嘛!大家一起生活在一艘船上,心中還是記得上帝。沒有多久以後,上帝賜給他們舒服的生活,沒有洪水、沒有處罰、沒有提醒,他們就開始感覺到自己很偉大。

有的時候,在比較舒服的生活當中,我們比較容易幻想,像那個傻瓜(夏娃)和大膽(亞當)一樣。當他們住在天堂的時候還起幻想,認為這樣還不夠,應該跟上帝一樣:跟上帝一樣幹什麼呢?只差一顆蘋果而已!為了一顆蘋果就變傻了、就被騙。整個世界已經是你的,天堂都是你的,每天快樂,要什麼有什麼,這樣還不滿足,還想要跟上帝一樣,傻到這個程度,難怪上帝處罰他們下去紅塵,唯有如此才能夠學習,才會珍惜:「原來以前的生活那麼好,現在的日子真是痛苦。」天



堂裡什麼都有,只差一顆蘋果沒給他們而已,這樣還是起貪心,想要跟上帝一樣,真的我執好大,沒辦法!

所以有的時候,我們要反省自己一下,在好的生活當中,不要幻想那麼多,不要等錯過以後才感到可惜。人在太舒服的生活中,很容易忘記自己,做出很多不愉快的事或是不該做的事情。所以在輕鬆快樂的情況時,也不應該忘記,不要太懈怠寵壞自己,讓自己變得軟趴趴,以後遇到比較困難的情況,就活不下去。在輕鬆快樂的情況下,我們還是要保持自己的勇氣和一顆平衡的心。





上帝是永久疼愛我們人類的,祂用很多方法照顧我們。 即使災難也是一種恩典、

一種很強烈的教訓,提醒我們世界無常。

我們如果知道了以後,

上帝又會再照顧我們物質的方面及財產,使我們生活舒服。

不過我們在舒服生活的時候,不應該忘記上帝的教育;

因為如果我們學不會,也許又要再學。

上帝疼愛我們的時候,給我們任何東西的時候,

我們應該更珍惜、更尊重上帝和宇宙的法律;

然後我們的生活會越來越富有、舒服。

~清海無上師





# 「我會把你變成一個大國的領導人!」

有一個人叫亞伯拉罕,他的太太叫撒拉,他們住在吾珥城。有一天,上帝對亞伯拉罕說:「我要你們趕快離開吾珥城,然後去一個很遠很遠的地方,那個地方叫迦南,如果你聽從我的指示到了那裡,我會把你變成一個大國的領導人!」

撒拉沒有小孩,不過他們很相信上帝,所以就依照祂的指示去做。他們有一個侄子,名字叫羅德,也跟他們在一起,他們帶著一些佣人、動物和一些財產,離開了吾珥城。要他們放下親戚朋友和熟悉的地方,前往一個很陌生的國家,這對他們來講,是很難過的事情,所以他們差一點放不下。遷徙的時候,他們用駱駝搬運東西,因此走得很慢,而那個國家又很遠很遠,不過他們終於還是到了,然後他們開始搭帳篷。



慢地,他們開始吵架了,哪一塊地是我的,哪一棵樹是你的,哪一個湖是我的,哪一個湖是你的,我的羊可以喝,你的羊不能喝,開始為了這些東西而起爭執。

吵架的人是一些家僕,他們負責照顧亞伯拉罕和羅德的牲口, 因為兩邊吵架,所以亞伯拉罕和羅德決定要分開。亞伯拉罕讓他的侄子羅德先選擇他要去的地方,因為他不要用叔叔的權力壓迫侄子,所以先讓他選。羅德決定要下山到平原那裡去,因為平原那裡有一個盆地,那裡靠近約旦河,所以有水,也很靠近一個叫所多瑪的城市。那邊看來有很多草地,一片綠油油的,羅德認為一定有很多草和水可以給他的牲口喝,所以他就帶著動物走了。

# 上帝是很公平的



翠綠。不過羅德的決定錯了,表面看起來是很好,去了以後才知道不對。因為住在所多瑪的人民非常驕慢、兇惡、貪心又懶惰,他們個性很暴戾。很多恐怖的事在所多瑪經常發生,不過沒有人感覺到慚愧,沒有人處理這些事,沒有人保護弱者,懲罰那些兇惡的人。

不過上帝是很公平的,上帝不會對這些不公平的事情閉起祂的眼睛,對這些兇惡、故意做壞事的人,祂不會閉眼睛讓他們自在地繼續做。所以上帝決定讓所多瑪城受到懲罰,因為裡面的人做很多壞事,卻都不感到慚愧。

有一天,天氣很熱,亞伯拉罕在他的帳篷裡面休息,他看到三個陌生人朝他的帳篷走來,亞伯拉罕就站起來跟他們打招呼,請他們進來他的帳篷休息、吃東西。因為他們是突然造訪,所以亞伯拉罕的太太撒拉和佣人急忙去煮東西給他們吃。他們烤了麵餅,為客人預備了鮮美的食物,請他們喝牛奶、吃起士。享用以後,三個陌生人就開始說明為什麼他們會來訪。



當時亞伯拉罕和他的太太撒拉已經年老,不過上帝帶給他們一個很好的消息,祂說:「你們很渴望有個兒子,不久以後他會誕生。」他們聽到了以後非常驚訝又很高興。雖然他們已經這麼老了,但因為相信上帝,認為上帝不會欺騙他們,所以他們知道這件事一定會發生。不過這三個人還告訴他們一些讓他們非常懊惱的事情,因為上帝決定要處罰所多瑪,要把它消滅掉,而他們的侄子羅德住在所多瑪那邊,在所多瑪城唯一的好人就是他的侄子的家庭和一些工人,別人都不好,還好上帝沒有忘記他們。

上帝送祂的使者到羅德家裡去,警告他們未來會發生的災難, 叫他們趕快逃走。不過羅德的家人不想離開所多瑪,因為他們在那裡 生活過得很舒服,什麼都有,東西很富足,牧草、水都不缺少。他們 在那裡發展變得很富裕而安適,所以捨不得離開。到了最後一秒分, 上帝的使者只好匆忙把他們推出去,推到城外一個很安全的地方。剛 走而已,城裡面就發生火災,他們差一點就來不及離開。



他們還沒有走得很遠,所多瑪就開始地震、火災,各種災禍從天空降下來,從地底往上噴,不曉得從那個地方來的風和火,一起把整個城市消滅了,空中佈滿灰塵。當時的情況已經那麼嚴重,羅德的太太還不趕快跑,在那裡慢吞吞、拖拉拉,又停下來看,所以她就受到災難波及而死。她的先生羅德和兩個小孩則沒有受傷,太太和別人都死了;這些人因為沒有聽上帝的話,沒有趕快跑,不認為情況會這麼嚴重,認為沒有什麼事,心裡還留戀財產、留戀他們的家,結果統統都死掉,只有羅德和兩個女兒安全逃走,上帝救了他們一命。(創世記 17:1-19:26):



## 修行的人有内邊師父照顧

上帝就是所謂的内在師父,一般都稱為上帝或是佛。當上帝要化成一個人示現給我們知道時,祂就化現為内在的師父。不然上帝無所不在,祂很偉大,我們怎麼可能抓得到祂,怎麼跟祂談話呢?是裡面師父指示,他們就說是上帝指示。這個故事並沒有講到很多考驗,不過也有一點,只是稱不上什麼大考驗。上帝都講真話,但是因為我們凡夫聽不進去,認為不會發生這些事情,都以為「不會啦!」「沒有事啦!」我們的頭腦慢吞吞習慣了,所以才發生很多災難,因為我們沒有聽從裡面師父的指示。

有時候我們靠自己很有限的頭腦和想法,然後多災多難,都是我們自己造出來的,因此,老子才說「煩惱自己造」。修行的人如果有一位上帝照顧,有一位內邊師父照顧,通常不會發生什麼很嚴重的事情。即使有的時候發生,裡面師父也會照顧我們,問題是,我們不聽從祂的指示,這才麻煩。

像故事裡的羅德太太,上帝已經送人來警告他們要趕快離開,他們還在那裡留戀財產,結果財產沒有了,生命也失去了。只要我們保有生命、有人身,過了一會兒又可以再創造財產,但是人若走了,以後就什麼都沒用了。所以有的時候,我們多數的人不懂什麼是次要、什麼是



重要。像上帝派來警告他們的那些人所講的話,聽起來好像不合邏輯,居 然叫他們應該離開他們的家庭,離開他們的親戚朋友,離開他們的財產, 表面看起來好像對他們不好,勸他們做對他們不利的事。

我們留戀自己家和財產是很自然的事情,看起來好像也很合邏輯,不過上帝的使者用很著急的口氣催促他們趕快離開,才是救他們的命。其他人在那裡拖拖拉拉,互相同情,這樣有什麼用?不過是一起死而已。因為羅德太太臨走的時候還留戀,還在那邊觀望,想要留下來,那些工人同情她,所以一起死在那裡。而那些急著推他們出去,口氣比較兇一點的,才是救命恩人。

### 凡夫頭腦習於甜言蜜語

有時候我們很難分別誰好誰不好,因為我們凡夫的頭腦都習慣甜蜜的語言,沒有用智慧判斷。多數古代的國王也是一樣,因為聽信奸臣的甜話,國家才敗亡。那些忠臣講話都很直,常常不得國王重用。當明師也是一樣,因為講話跟一般人都不一樣,所以人們不怎麽很喜歡,比較少人喜歡明師。



在美國有一位很出名的出家人,他叫尤伽南達(Yogananda)。他說他的師父個性很直,如果他師父個性不這麼直的話,他認為他的師父會變成印度最出名的老師,擁有最多的徒弟。因為他師父比較不會講甜話,所以徒弟比較少。

他在書裡面寫,有一個人修行觀音法門,他有裡面師父。有一天 印度發生戰亂,他正在路上,所以趕快跑進去一戶人家裡面,想暫時躲 避炸彈。那個住家地方很大,不怎麼很擠,卻一定要把他趕出去,對他 很兇,一直趕他走,踢他出去,不得已他才出去。他認為很奇怪,怎麼 會這樣子?師父為什麼不保護我?走這麼遠才找到一戶人家,跑進去躲 起來,結果又讓人給趕出去。他一邊走出去一邊抱怨,結果他才出去不 久,那房屋就「砰!」爆炸了,裡面的人全部都死掉。

可見有的時候,所謂不好的、兇惡的情況,我們以為是對我們不利,但過了一陣子就知道不是如此。就像前面所講的聖經故事,情況也很類似,那些陌生的人進去勸他們應該離開他們的財產、離開他們的家和朋友以及那些繁衍很多的牲畜,看起來是對他們不好,不過這樣子才能夠救他們一命,畢竟最重要的是人的生命不是財產。



## 内在師父奧妙的工作方式

有的時候,内在師父的工作我們無法了解。我們認為祂應該每天都很柔和,或是任何情況都應該很順利,這樣才好。這可說不定,有的時候情況不順,但過了一會兒卻證明這樣對我們反而很好。所以最好不要要求什麼都很順利,而應該祈求說:「師父,什麼情況對我好,請您安排。」順不順利不管它,過了一會兒,情況就變順了。生活中難免有的時候會碰到很多困難、不順利的情況,所以無法每天都平順快樂。如果我們每天都很快樂,我們也不會珍惜,真的是這樣。

上個禮拜師父講「傻瓜」和「大膽」的故事給你們聽,我把夏娃和亞當叫成傻瓜和大膽,因為太不懂事,所以叫傻瓜。他們住在伊甸園裡,上帝什麼都給他們了,只差一顆蘋果而已,但是夏娃還在那裡計較,去偷上帝唯一剩下來的財產。這樣不好,所以叫她傻瓜。每天太快樂、太舒服了,就不會珍惜,所以亂搞。

如果我們沒有受到社會的教訓、沒有不順利的情況教育我們的話,我們永遠學不好。在安逸的情況下,人的精神是不會堅強的,身體會不好,性情也會變壞,還有,依賴心會很強,無法產生謙卑心。所以不論我們碰到什麼困難,都不應該認為這樣是對我們不好。

我們修行的人不是每天都順利合意,有的時候我們認為合意,但不一定真的合意才對我們修行好或智慧好,或是對我們身體好,也不一定會讓我們某方面有所進步。那個時候有可能我們會寵壞自己,使自己懈怠,沈溺在吃喝玩樂之中,白白浪費實貴的光陰,只聽從自己的頭腦,沒有照顧自己的精神。有的時候我們會遇到考驗,不論是被師父或同修考驗,或是外面的情況考驗,都是考驗,那時候我們認為不順利,必須好忍耐、好忍耐才活下去,忍耐過了以後,我們才進步好快。所以有時候我們認為修行不順利,或是生意、生活不順利,事實上那才是最順利、對我們最好的情況,因為等一下我們的靈性會發展、會發芽、會開花! ~清海無上師





# 上帝考驗亞伯拉罕

清海無上師以中文講於福爾摩沙西湖道場 1990.6.10



一個人名字叫做亞伯拉罕,他修行很好,是上帝的朋友。有一天,上帝叫他離開家鄉,上帝當時曾應許他:如果你聽從我的指示,離開你的家鄉,做某樣的事情,我會讓你變成一個大國家的領導人,意思說當一個大國的國父。

上帝答應亞伯拉罕將會給他一個兒子,以及很多傳宗接代的子孫,讓他的家族變成很大。祂說你後代的兒女將會繁衍無數,像天空中的星星一樣,上帝給他這樣的承諾。不過上帝講這句話的時候,亞伯拉罕和他的太太已經很老了,即使他們很相信上帝,不過仍感覺到:「怎麼可能?」太老了怎麼還能生小孩呀?

好幾年過去了,每個晚上,當亞伯拉罕看著天上的星星,都會想起上帝答應過他的話,然後感覺好懊惱,認為有可能是上帝開玩 笑!最後亞伯拉罕和他的太太,終於不再抱任何一點點希望了。

# 上帝給的小孩

不過忽然間,他的太太就懷孕了,並生了一個小男孩,他們兩個 非常高興,為他取名以撒。好幾年以後,以撒長得很大、很高、很壯、 很漂亮,變成一個很好看的男孩。上帝這時決定要考驗亞伯拉罕了。

有一天,上帝出現跟亞伯拉罕說:「亞伯拉罕,我要你把唯一的、最親愛的兒子以撒帶到一個叫摩利亞的地方,然後把他供養我。」供養意思是殺他,把他當成一種犧牲物。古代的人供養神鬼,有時候用童男、童女,有時候是牛、馬、豬等等。

亞伯拉罕沒有辦法相信這個事實,他一直問自己:「上帝真的 要殺我唯一的兒子嗎?以前祂答應過我,會給我滿滿虛空的兒子和孫 子,現在怎麼會想殺我唯一的兒子呢?」他在那裡一直挣扎,不過他 整個輩子已經學會怎麼相信上帝了,有的人是相信上帝一半,而他是 永遠相信上帝。所以隔天早上,他就準備很多木頭、火柴,帶他的兒 子到那個地方去。



從他的家鄉到摩利亞需要三天的路程,要走很遠的路才能到達。隨著日子過去,亞伯拉罕更感到痛苦和難過,即使他很相信上帝,不過他還是很掙扎,他不忍心面對到達那個地方的時刻,所以他很痛苦。不過他沒有跟他的兒子講任何事情,沒有別人知道,只有他一個人知道。

# 把兒子供養上帝

當快到達那個地方的時候,以撒問亞伯拉罕:「爸爸,我們有準備木材、火柴要供養上帝,不過那隻羊在哪裡呢?」古時候的人殺羊然後用火燒來供養上帝,所以他問:「羊在哪裡?為什麼只有木材和火柴呢?」他爸爸那個時候就嘆了一口氣,跟他講:「沒關係!上帝會找到那隻羊兒。」

到達摩利亞以後,他們架起一個像佛桌一樣的台子,並且在四 問擺放材火,然後亞伯拉罕把他兒子的手腳綁起來,放在桌子上面, 準備供養上帝。他對以撒說:「你就是供養上帝的那隻羊兒,上帝要 你。」然後亞伯拉罕拿起刀子準備殺他的兒子。

不過在那個時候,他聽到上帝叫他的名字,上帝對他說:「亞伯拉罕,不要殺他!我現在知道你信心多麼高強、對我多有信心了!這只是一個考驗而已,我已經知道你能聽從我的指示到什麼程度。你不用殺小孩,旁邊有一隻羊,你殺牠來供養我就好了。」那隻羊是上帝化出來的,所以真的如亞伯拉罕所言,上帝自己會找羊,祂化出來一隻羊,不是真正的羊。

那個時候,亞伯拉罕和他兒子當然都很高興,他們在那裡感謝上帝。從那天以後,上帝所承諾的一切都實現了,以後他們的兒子、孫子繁衍了很多、很多。故事到此結束。(創世記 22:1-19)



#### 「捨得」的功課

你們認為亞伯拉罕這個父親好不好?(大衆答:好!)能相信上 帝到這個程度就太好了!因為什麼都是祂造出來的,如果祂要拿回去,就 送給祂,因為本來就是祂的嘛!你們看像亞伯拉罕和他的太太,那個時候 已經很老,沒有希望再生小孩了,結果又能生小孩,這真的是很奧妙的事 情。因為是上帝送給他們的,既然是從上帝而來,就應該回上帝那裡去, 有什麼不行呢?是不是?(大衆答:是)

多數的人為什麼很痛苦呢?因為捨不得!捨不得任何東西。一雙很舊的鞋子已經破破爛爛,都捨不得丢掉了,何況一個兒子呢!所以有時候,當恩愛分離、家庭隔別時,我們就會很痛苦、很悲傷。因為我們想不通的關係,不了解有一天大家都會死,沒有一個人永遠存在的。即使我們很愛、很愛一個人,不過萬一明天他死了,我們會不會因為愛他而跟他一起死呢?(大衆答:不會)對呀!應該活下去。

歷史上的愛情故事,有記載梁山伯和祝英台的故事,聽說他們轉世七世,每世都想要當夫妻,不過每世都被阻擋。最後一世依然被阻擋而不能在一起。兩個人中,一個先死了,另外一個因太悲傷也生病倒下來死了,然後他們變成兩隻蝴蝶。要等變成蝴蝶才沒人阻擋,也是很痛苦的事情,所以執著任何事情,會傷害到我們的靈魂、綁住自己的自由。

當蝴蝶看起來很自由,不過我們之中誰願意把寶貝的人身變成蝴蝶。都是因為他們太執著了,過於固執在愛情上面,由於兩個人意志力都很強,黏在一起才變成蝴蝶。既然他們這麼喜歡,上帝也不能對他們太嚴格,但如果再生做人的話,一定又再痛苦、再被阻擋,因為他們的命是這樣,註定不能在一起呀!

一般的故事都是這樣,那些冤家債主或「逆緣」,總是很喜歡在一起,而「順緣」反而不怎麼喜歡在一起。在你鼻子面前的人,你不怎麼很喜歡,卻喜歡那個住在遙遠山上的人。越是逆緣我們越喜歡,人的心理都是這樣子,喜歡比較複雜,應該奮鬥才得到的東西,如此才認為有價值。

所以世界才有痛苦,因為想不通!根本沒有什麼痛苦的事,連失去生命也不應該怎麼痛苦,何況失去的是別人的生命呢?小孩,生生世世都有,多得很:夫妻,也是生生世世都有,即使沒有這個,上帝也會給我們另外一個。

世界的人口,你們算看看,長久以來都是男女平衡的,不要認為女衆多、男衆少,不會啦!有可能這邊少、那邊多,不過全部合起來就不差了。比方說這個國家女人太多的話,另外一個國家就有太多的男人,所以合起來就沒事了。有問題都是因為世界的人不能合作,不是因為上帝沒有給。



聽說打仗或戰亂時,很多男兒會死掉,不過那時候有更多的婦女會懷孕,生出來更多的男孩(有人答:是),這個是統計上顯示的,他們研究好久得到的結論是這樣子,一直都是一個男的配一個女的。這也就是為什麼上帝有這個規矩:人不能有兩個配偶:如果你有兩個,那別人就沒有了,意思就是這樣。如果你太貪心擁有兩個,下一世再回來也許就沒有了,因為要補償嘛!所以才說一個配偶就夠了,然後下一世回來才能再擁有一個。

有可能梁山伯和祝英台以前有兩、三個配偶,有因就有果,所以這一世回來,才不能得到一個。連最愛的人也不能相結合,這都是因果的關係,如果他們想要脫離這種因果,要做別的衆生才行。他們的意志力那麼強,執意要脫離定命的因果,只好當蝴蝶。

### 戒律給我們平均的生活

這些戒律是為了給我們一種平均的生活,不要一次擁有太多,卻使下一次餓死。像我們吃飯、吃菜或用錢也是一樣,不要用太多,否則明天恐怕沒有了,每天做什麼事都夠用就好。同樣地,戒律是為了使陰陽平均才定出來的,是為了要救人免受痛苦,不是為了要壓迫人或綁住人。

像師父唸給你們聽有關夏娃和亞當的故事,上帝為什麼捨不得給他們一顆蘋果呢?因為他們已經擁有太多,整個伊甸園都給他們了,「伊甸園」就是天堂,裡面什麼都有,根本不用勞累、不用去找,那些就夠享用不盡,結果竟然為了多吃一顆蘋果就變得這麼痛苦。

如果我們所謂的祖宗沒有吃那顆蘋果,說不定我們今天不會這麼痛苦。如果他們沒有吃蘋果,心會比較單純、不知道好壞,也不會起分別心,想跟上帝一樣。我不曉得跟上帝一樣有什麼好處,上帝會不會是很痛苦的一個人呀?我認為祂很痛苦,因為祂應該創造萬物出來,一個人照顧這麼多星球、這麼多人、這麼多衆生,一定很累!誰要是想當上帝,他一定是最笨的一個人。

所以我勸你們:不用當上帝,沒關係!不用成佛,沒關係!心情快樂、平安、生活夠用,平常就好了,何必在那裡要求「永恆快樂」做什麼呢?我們越求越痛苦,求任何東西都是痛苦的,因為缺少才求嘛!而心中越渴望就會越苦。

像梁山伯和祝英台的愛情故事,如果他們兩人沒有要求一定要結婚的話,就不會這麼痛苦。跟別人結婚有什麼關係呢?慢慢再找也可以,即使找不到,當和尚也不會怎麼樣。這麼痛苦都是因為貪求、因為渴望,為了一個人,何必呢?



我們修行的人也是一樣,不要貪求太多,慢慢修行,時間到了就會有結果。我們當然也要很認真、很努力,不過誠心是最重要的。「佛在心中」,我們誠心祂會露出來,如果我們做任何事情,即使修行也是為了祂,總有一天我們會認識祂,變成跟祂同一體。

### 三種修行人

修行的人有三種,第一種就是很相信上帝、很服從上帝。第二種是為了上帝做事。另外一種最高,就是跟上帝同一體。跟上帝同一體、變成上帝的那些人,是自然達到的,並非為了要求而獲得,他當然是很誠心,不過不是那種貪欲的心。誠心和要求的心不一樣,我也不曉得怎麼教你們分辨,它自然會這樣子,不容易用語言來解釋。有時候我們會混淆,認為那種要求的心就是道心,不過不一樣!

第一種人,他很喜歡崇拜上帝、服從上帝,這樣他就高興了。每天 能夠拜上帝,只要認為有一個上帝比他高、照顧他,然後每天可以跟祂禱 告,他就高興快樂了,他不要求別的東西,這就是第一種人。

第二種人,因為他認得上帝,所以他喜歡替上帝工作,做什麼事都 是為了上帝。不過做了一會兒以後,他就愛這個工作比愛上帝多,所以就 找越來越多的工作做,忘記工作的目的是上帝。那些人也很有功德,會做很多好事,像度衆生、演講、蓋寺廟、出家等等善事,不過做久了以後,因為人家會來崇拜,很喜歡他,認為他很有道德,一直讚嘆他,越讚嘆他,他越愛做,於是就沉迷在做善事上面,而沒辦法跟上帝在一起。這兩種信徒一種是迷上崇拜上帝,一種是迷上做事,為了讓上帝高興,但他們都不能得到最高的境界。

另外一種人,他也崇拜上帝,也做善事讓上帝高興,不過他知道這些都是次要的,他最喜歡知道「上帝是誰」。他不是想要崇拜上帝而已,也不是只想要做事給上帝高興,他還要進一步研究「上帝是誰」,他要抓到祂,這種人會變成跟上帝同一體。很少人得到這種境界,講話是很簡單,不過真正去做並不容易。

我們每天打坐看到什麼境界,就是代表我們的品質。我們看到光亮,就知道我們是光亮:我們看到黑暗,就知道我們的品質還是在黑暗裡面。所以不能一天停止修行,還是要繼續找,像每天都要吃飯不能停一樣:停一天沒吃還可以,停太多天則不行。

修行也是一樣,或許我們認為:每天都一樣要吃純素、打坐兩個 半小時,這麼無聊!不過我們每天吃飯,怎麼不會覺得無聊呢?飯菜都 一樣,還是要吃呀!因為身體需要食物才能夠長大、才能夠保養自己的細



胞。同樣,我們每天修行打坐兩個半小時,每天做一樣的事情,因為我們 的靈魂需要打坐才能夠發展。

不要認為修行應該很複雜,今天修這個手印,明天做那個頭印, 後天做腳印才是修行,不應該如此!像我們吃飯也是簡單就可以,因為吃 是為了要保養身體,越複雜的食物越麻煩自己,而且吃的越複雜,業障越 多,不一定真的對我們好,肚子可能會受不了、不能消化,然後又生病。

當我們碰到痛苦、捨不得的情況時,不應該沈在悲傷的情況裡面,應該想:「如果沒有這個東西,我會不會死掉呀?」「有沒有別的東西可以替代?有可能比這個東西更好!」事實上也是這樣,有的時候,我們認為那個人最好,結果他走了以後,我們慢慢找,又找到另外一個更好、更合意的人,是不是?因為我們抓這個東西的時候,我們就忘記看別的東西了。

### 執著心是一種習慣

沒什麼好捨不得的,都是我們習慣的問題,因為我們執著的心太重了,我們站那裡就站在那裡,不想動:抓到什麼人就抓住那個人,不想換。如果成為夫妻或是伴侶,兩個相處得好的話,當然應該忠誠,不過萬

一出了問題,或是那個人死掉,或是那個人不喜歡我們,那我們還是要保護自己的平常心,不能為了一個人,或為了任何東西而失去自己。

我們太悲傷的時候,是不是會忘記道心?(大衆答:是) 我們為了一個人太悲傷的話,就會忘記萬物同一體,忘記「本來無一物」,忘記萬物是從同一個地方來的。我們不應該執著一個人的形象,他從這裡消失會到另外一個地方去,選擇另外一個形象。

比方說,我們有時候很愛玫瑰花或是某種花,當那朵花爛掉的時候,是不是覺得很可惜啊? 感到很留戀它,喜歡它永久存在。不過如果每一朵玫瑰花都永久存在的話,其他的玫瑰花怎麼能開呢?

或者樹上的水果我們捨不得摘下來吃,認為這麼漂亮的芒果,讓它 永遠在樹上吊著就好了,但是如果芒果不會掉下來,裡面的種子就不能掉 在地上,等那些芒果樹老了,不能再開花結果時,我們也就沒有別棵芒果 樹可以替代了。

世界上任何事情都一樣,所以如果失去任何事情也不應該太悲傷, 說不定明天會得到一個更有價值的東西。我們中國人有「塞翁失馬」的故 事,你們唸這個成語唸得爛了,結果還是不懂它的真意:災難和痛苦的情 況也有它存在的好處。



師父每次開刀或是病痛時,業障真的消除很多,我心中很感謝啊!這一點你們無法相信的,有時候我甚至說:「如果真的可以消災、消難、消業障這麼多,那讓我多病一點沒關係。」師父真的是很高興,當然病痛的時候會受不了、很痛,痛時還會哇哇叫,不過並不是說不高興、不喜歡接受那種情況。不是!痛還是痛,不過很歡喜接受。

因為病苦的時候,真的是我們最輝煌的時間,消除掉很多很多黑暗的境界,以及種種很重大的業障。如果師父真的整輩子沒有災、沒有病、沒有苦,我會受不了的,我真的消化不了衆生的業障。即使一個人功德很多,不過不能一下子消化那麼多業障,慢慢來還沒有關係,不過要慢到什麼時候?衆生那麼多,你在那裡慢慢來也是不行。

所以上帝有祂的系統,祂會幫我們消業障,雖然讓我們帶那麼多垃圾,不過祂也會幫我們的忙,派車子、派別人來幫忙帶東西。所以有災難或有病苦的時候,不要抱怨,應該感激上帝,如果沒有病苦,我們的果位不會升高,因為我們的業障太多了,即使我們自己沒有業障,我們也要清付從祖宗那裡來的業障。

問:持五戒、行十善,沒有打坐修行的話,往生後能否解脫?

答:光是靠持戒、行善,不能令我們解脫。 唯有知道自己解脫時,才能解脫。了解我們的本性已經自在無礙,知道自性永遠不輕的 那時我們才解脫。如果我們還自地行善為 說人麼才能解脫,那表示說我們還很無明 說此什麼才能解脫,那時我們還很無明 就做些什麼才能解脫,不要說持五戒、行 為 所 ,即使持五百戒、行萬善,也還不能解 脫,如同煮沙不能成飯。

~清海無上師







值拉罕的後代中有一個叫做雅各,雅各又繁衍出很多後代,傳到後來,他的國家「以色列」已經變成一個很大、很出名、很有力量、很富強的國家。那時有另外一個國家叫做埃及,此時埃及人開始怕猶太(以色列)人了,所以當時埃及新登基的國王決定要先對付猶太人,怕太晚就來不及了,他要先發制人,以冤猶太人先來攻擊他。

因此埃及國王把所有的猶太人抓回來當他的奴隸,然後派很多很兇惡的人來看管這些奴隸,手段很嚴酷,每天勉強他們用石頭蓋房子、蓋宮殿,給埃及的國王和王室們住,從早上到晚上都強迫他們工作,不能休息。雖然他們工作這麼辛苦,不過他們的小孩還是生出來很多,所以,埃及國王很害怕,就下令:「任何剛出生的猶太男孩,都應該把他們放入尼羅河裡面淹死。」

# 摩西的出生



安。當她看到生出來的是一個男孩的時候,她就替這個小孩的生命感到很害怕,所以她把剛出生的小孩藏在一間小房子裡面三個月。不過小孩子不能這樣子整天躺在那裡,也不可能當嬰兒太久,等一下他會長大、會亂跑怎麼辦?所以她在那裡想了半天,然後生出一個主意。

她去找一個籃子,很仔細地塗擦籃子的外面,讓它放在水中時 也不會漏水沈下去,做成像一艘小船一樣,然後把嬰兒放在裡面,再 把籃子放在河邊,藏在高高的蘆葦叢中,然後她叫她的女兒在那裡觀 察,因為她知道國王的女兒會去那裡洗澡。

真的,當公主去那裡洗澡的時候,看到了那個籃子,她拿起來一掀開,看見有一個好漂亮的小嬰孩躺在裡面,喔!她從來沒看過這麼漂亮的男嬰,所以好喜歡,雖然她知道這是一個猶太人的男孩,不過她太喜歡了,剛好她自己也沒有小孩,所以就帶回去養,為他取名叫摩西。在公主發現嬰兒的時候,她看到另外一個人,就是約基別的女兒,米麗安過來對她說:「我想替妳找一個奶媽。」公主聽了好高興,當然,這位女兒回去找她自己的母親來,好棒!(師父與大衆笑)真的很方便。



摩西就這樣在宮殿裡面長大,任何在埃及宮殿裏所能學到的,他都學得很好。慢慢地,他已長大成一個既有好風度又好看而且高大的人了。不過,終於有一天,他發現自己是個猶太人,他看到自己的同胞被埃及人對待那麼殘忍,所以他每天都很懊惱。

有一天,他看到一個埃及士兵打一個猶太工人,對待很殘忍 兇惡,打得那個人快受不了、快死了,摩西忍不住,就跑去阻止那個 士兵,然後打死了那個士兵。現在他惹上麻煩,生命有危險,因為怕 國王會找上他,所以他就逃跑,逃到一處沙漠裡面,在那裡當起牧羊 人,又跟那裡的一個牧羊人的女兒結婚,替他的岳父看管羊群。

# 上帝選出的使者

有一天,他在牧羊的時候,看到一叢灌木四周有火,一直燃燒不停,不過,奇怪的是那棵樹並沒有被燒掉。他感覺到很好奇,跑近去看,這時有一個聲音跟他講:「不要靠近,脫掉你的鞋子,你現在



是站在聖地上面。」摩西聽了很害怕,就趕快後退,把他的鞋子脫下來,在那裡一直發抖。然後那個聲音又再度響起:「我是上帝,就是你祖宗崇拜的上帝,我看到我的猶太子民很痛苦,所以我要選你出來當我的使者,到埃及那裡去把他們解救出來,帶他們來這裡看我。」

摩西很徬徨地回答:「我應該怎麼講?怎麼做?他們不會聽我的,請你選別人吧!」上帝說:「不可以,我就是選上你,你去找你的哥哥亞倫,他會替你講話。」(意思是說他哥哥比較有口才。)「不過我會給你另外一種語言,(也就是『觀音』的意思)這種語言是一種特別的聲音,會給你神通廣大的力量,然後你要做什麼都可以。」上帝意思是說,祂要誰做什麼都可以,沒什麼不可能的。

所以摩西和他的哥哥亞倫來到埃及國王的面前說:「我們有一個要求,我們的上帝說你應該讓我們的人民回到沙漠裡去,為他們開一個送別會。」埃及的國王回答說:「我不認識你的上帝,你的上帝跟我有什麼關係?對我有什麼用?我不會讓那些猶太人走。」然後埃



及國王越來越生氣,也變得很無理,他下令從那天以後不再供給猶太 人任何草料,但猶太人需要用草跟土混在一起才能製造磚頭,現在國 王下令不提供給他們材料,要他們自己去找,可是卻仍然要求他們像 以前一樣生產那麼多磚頭,這分明就是故意找麻煩給他們的意思。

摩西很失望,只好向上帝請求幫忙,上帝回應他的請求說:「你看著!看我對埃及那個硬頭的國王做些什麼?我會讓他知道我是上帝,要他放生我的小孩。現在你再去見埃及國王,跟他講:『如果你不讓我的小孩自由的話,我會造很多災難給埃及的人民和國家。』」

所以摩西和他的哥哥又再跑去見埃及國王,國王說:「你應該顯神通給我看,這樣我才能夠相信你。」摩西的哥哥就把一根拐杖丢在地上,然後枴杖就變成一條蛇,摩西認為這樣就夠了,不過埃及的巫師也可以做一樣的事情,所以國王笑死了,他下令送客(師父及大衆笑),把他們兩個趕走。



# 非常硬頭的國王

於是上帝生氣了,祂說祂會造種種災難出來。很多恐怖的事情真的開始發生,每次發生以前,上帝都向埃及國王發出警告,不過他都不聽,也不相信上帝,因為埃及國王相信的是一種戰爭的神。

開始的時候,尼羅河水變成像血一樣,紅紅的、很骯髒,而且味道很腥,接著河裡面的魚都死掉,這表示說河水有毒。一個禮拜以後,整個國家都被青蛙爬滿了,國王只好拜託摩西,叫他把青蛙趕走。等摩西趕走青蛙後,國王還是不肯釋放那些猶太的奴隸。過了一陣子,上帝又再送很多的昆蟲下來,把埃及人的農作物都吃光,東西都破壞掉,到處都有昆蟲和蒼蠅以及被損害的農作物——除了猶太人住的地方之外。

那個時候國王忍不住哭出來了,他說:「好吧,你們可以離開。」當他這樣說完之後,昆蟲就不見了。結果,國王又再度反悔說:「不行!」剛剛才說可以走,現在又說不行,每次都隨便騙人,



风夫大多是這樣子,翻來覆去。所以上帝又降下另外一種災難,很多 的牛、羊、動物開始因為感染瘟疫而死,除了猶太人住的地方沒有之 外,別的地方的動物都死掉了,不過埃及國王還是堅持不讓猶太人走。

接著另外一個災難又再發生了,上帝讓每個人全身都長出一種很痛、很骯髒的水泡,全國的人都染上,甚至連巫師也不能倖免,不過國王還是不肯釋放猶太人。這個國王真的好厲害,不曉得他的頭腦是從什麼東西弄出來的,一定比我們同修的還要硬(大衆笑)。還好他沒來印心(大衆笑),不然的話,我們怎麼處理他呢?

摩西和他的哥哥亞倫又再去找國王,他們對埃及國王說:「現在你已經見識到上帝的力量了,如果你不聽從上帝的指示,不讓那些猶太人走的話,還有更大、更多的麻煩會降臨你的國家。」摩西告訴國王說:「明天將會有颱風!」第二天真的發生,從來沒有人看過這種颱風,許多地方都被它破壞,動物也都因而喪命,當然,猶太人住的地方除外。接著是很多蝗蟲佈滿了整個國家,當然猶太人住的地方還是除外。那些蝗蟲什麼都吃,任何綠色的植物都被它們吃光。接著



三天都沒有出太陽,天空好黑好黑,全國都是這樣,除了猶太人住的 地方(師父及大衆笑)。可能猶太人有印心也說不定。

到這個時候,國王開始有點害怕,不過他還想跟上帝商量,不 想放那些猶太的奴隸走。真是奇怪,讓國家受難到這個程度,卻還不 願意放猶太人走,這種人怎麼當國王呢?緊接著更驚惶的事情又發生 了,一夜之間,埃及人家庭中最大的男孩忽然間都死了,連國王的大 王子也不能倖免,埃及最低階層奴隸的大兒子也一樣。當然,那些猶 太人一樣沒有受到波及。

隔天,埃及的人等不及要趕猶太人走,因為已經受不了,也沒辦法可想,災難的情況已經太過分了,多留猶太人一天,就會有更多的災難發生。所以現在埃及人怕了,不是趕猶太人走而已,還依他們的要求送給很多金器、銀器、好的布料、好的衣服和好的糧食。不過等猶太人走到半路時,埃及國王又「捨不得」讓他們走,派了很多軍隊去追趕猶太人。那個時候,猶太人已經來到大海前面,再往前已經沒有路可走,後面又有埃及軍隊追趕,所以猶太人非常怕,大家哭鬧



成一團。這時摩西就把他的手杖朝海水一揮,上帝就從東方送來一陣風,突然間,海水就分開了,於是猶太人趕快跑過去。當埃及軍隊的追兵要通過紅海時,海水又再合起來,把埃及軍隊統統都淹沒在海水裡面,沒有一個人能存活,而猶太人則全部都順利逃走了。

# 定居沙漠開始新生活

現在,這些猶太人不再是奴隸了,他們有錢、有東西吃。他們抵達沙漠的時候,每個人都很高興,就一起開一個宴會來感謝上帝。他們讚歎上帝,大家唱歌、跳舞,延續了好幾天。不過,在歷經一段時間之後,他們就忘記以前當奴隸時那種痛苦的生活,反而在那裡抱怨日子不好過,又想念起埃及來了。他們現在忘記上帝,開始想念那些洋蔥、魚、肉,他們說:「唉呀!那邊的魚那麼好吃。」「喔!那邊的西瓜好多汁。」「洋蔥,好香好香!」(師父與大衆笑)連洋蔥也想念,現在洋蔥比上帝重要了!然後他們說:「還有那些黃瓜…。」「唉!現在我



#### 們在沙漠能有什麼東西可吃呢?」

當東西都吃光了,他們就開始抱怨,忘記以前那些打人的棍子,忘記埃及人兇惡的心,還忘記他們當時流淚、流汗、流血,被打、被壓迫的時候,現在他們只想那些吃喝的事。他們開始怪摩西和亞倫帶他們到這個偏僻的地方來,害他們沒有東西可吃。當初上帝帶他們到沙漠時,曠野忽然冒水出來,所以他們仍然有水喝,不過他們並不滿意,現在他們都抱怨說:「我們寧可死在埃及,也不願在這裡餓死。」

上帝聽到他們的抱怨,就對摩西說:「你跟那些人說,我會給他們任何他們所要求的東西。我既然已經解救他們的生命,怎麼會不給他們東西吃?叫他們不要抱怨這麼多。今天我會從天上賜下很多食糧,明天會有麵包,每天早上都會有東西給他們吃。在星期五那天所給的將是雙份,因為星期六是我休息的日子,大家也不用工作。」於是摩西就轉達上帝的意思。果真那天晚上有很多東西掉下來給他們吃,然後從那天開始,每天早上都有麵包及其他的東西出現給他們



吃,他們就這樣子每天過日,不會餓死也不用工作什麼。

不過,以後他們又有另外一個問題,因為那裡的太陽很大,水又不夠用,所以他們又再抱怨了。上帝聽到後跟摩西說:「你跑到某某地方,用枴杖敲一下石頭,水就會跑出來。」果然如是,水真的湧出來,他們要喝多少都夠用,沒有問題。編書的人在這裡寫說:「他們不應該考驗上帝!」不過即使這樣上帝還是原諒他們,給他們東西吃,給他們水喝,上帝就這樣照顧他們四十年,每天給他們東西吃,給他們水喝,上帝就這樣照顧他們四十年,每天給他們東西吃,管應他們的事都一一實現,因為上帝要教導他們相信祂,所以他們所要求的任何東西上帝都給予,然後慢慢地教他們應該信任上帝,才不會再有問題。(出埃及記 1:1-17:7)



### 上帝的恩典無量無邊

不曉得上帝為什麼那麼喜歡猶太人?那麼有耐心,四十年都給他們東西吃,然後慢慢教他們信任上帝。不過你們認為他們信任不信任啊? (有人答:信任)信任又能持續幾天呢?關於他們信任不信任的問題,以後的故事會講。不過,如果我們相信上帝,真的什麼都會有,忽然間會有人帶東西來給我們吃:忽然間會有人來跟我們聊天,解決我們一些疑問及困難:忽然間會有人幫忙我們,解決我們難過的情況。那些都是上帝做的,如果我們真正的信任祂,祂會照顧一切,從小事情到大事情,祂真的都會照顧!

否則我們怎麼照顧自己呢?我們從哪裡來,你們知道嗎?根本不知 道啊!回哪裡去,也還不曉得。有一些人曉得,有些人不曉得,修行多、 等級高的人就知道,修行不多就還不知道,只是有一些概念,知道一定會 有安全的地方可去。現在我們已經回頭是岸了,即使以前做什麼壞事,也 沒關係,那時我們還無明,不知道而犯錯,現在我們知道要悔改,所以上 帝會原諒、幫助我們。

猶太人那麼多,即使整個國家上帝也都可以照顧四十年,什麼東西 都賜給他們,而且是在沙漠裡面,何況我們住在城市裡面,有什麼照顧不





~清海無上師

到的呢?但是因為我們情況不緊急,自己能夠照顧自己,所以上帝沒有插手,不過祂一直都在默默照顧我們。如果祂不照顧,我們生命早就不保。即使那些不怎麼信任上帝的人,偶爾有困難的時候,叫祂一聲,祂還是幫忙,而且還持續幫忙很久。不過等一下我們又忘記上帝,又再抱怨,所以才會再有困難。

有時候我們遭遇困難,是上帝為了要提醒我們往 祂那邊找——「你要求我一聲就可以了,你怎麼不叫出來?」祂讓情況逼迫我們到很困難的地步,使我們沒地方 可靠,連醫生也沒辦法,親戚朋友也不管我們,那個時 候,我們才在上帝面前跪著要求一些東西。祂耐心地等著 我們,祂有太多禮物(師父笑)隨時可以丢在我們身上, 可惜多數的人都不相信上帝。

# 一人修行,世代襲福

為什麼上帝這麼照顧這些猶太人?因為他們的祖宗 有修行,並且相信上帝,這些猶太人就是諾亞的後代。你



們記得在諾亞和亞伯拉罕的故事中,上帝曾答應要照顧他們的後代,也就是說一人修行,五、六、七、八代,或一百代超生的意思。上帝會照顧修行人好久好久,祂不只是照顧最初修行的那代而已。所以你們看那些猶太人,他們既不吃素,又沒有修行什麼,待在沙漠中一會兒想上帝、一會兒想魚,即使這個樣子,祂還照顧呢!

上帝是很慈悲的,如果你的爸爸相信祂,祂會照顧你,也會繼續照顧你的兒女,因為祂是很慈悲、很慷慨,祂會無止盡的給予,除非我們真的拒絕祂的愛心,祂才沒辦法照顧我們。因為這個緣故,所以猶太人非常相信他們的上帝,每次上帝出現都提醒他們說:「我就是你們祖宗所崇拜的上帝」意思是說裡面的師父、上帝的愛力。因為祂曾答應照顧五代、六代的子孫,所以祂繼續照顧,但是那些後代子孫越來越墮落,做了許多不可原諒的事情,於是功德和愛力也慢慢減少、慢慢消失。

要等到有一天,他們的國家又有一個修行很好的人出來,提醒大家應該再相信上帝、跟上帝溝通,這樣上帝才會答應再照顧他們。為什麼上帝對猶太人這麼有愛心呢?因為諾亞、亞伯拉罕和他的太太崇拜上帝的緣故,所以他們的兒子、孫子以及後代許多子孫,環繼續受到這些恩澤。

所以才說:「一人修行,九代升天。」這不是普通的故事,連猶 太人也知道這個事情。雖然現在他們沒有什麼明師,不過猶太人因為唸這



些故事,所以還繼續相信上帝,只是他們不能跟上帝溝通,實在是太可惜了。如果能找到明師、找到法脈的話,猶太人中有些也能跟上帝溝通,不過不是全國人。

猶太人到現在還是在很多國家流浪,不是每個地方都歡迎他們,這都是由於他們沒有跟真正的上帝溝通。而且現在他們做太多無聊的事情,殺生太多,不遵從上帝的法律,所以功德已經減少很多。上帝現在好像沒有很照顧他們,除了給他們很多錢以外,並沒有給猶太人很多別的東西。上帝有說:因為他們曾做過很多壞事,所以罰猶太人很久都不能有自己的國家,變成一個流浪的民族。確實如此,這事在聖經中有記載。如果猶太人真正的找到上帝,就像他們以前的祖宗亞伯拉罕和諾亞一樣,那他們的地位和他們國家的名譽一定會恢復。

## 真正相信上帝者很稀有

我們多數的人,沒有學到真正相信上帝,所以才有很多問題。有時候我們說相信,不過我們不相信。像很多人說很相信師父,不過事實上不相信。多少人相信師父呢?真正相信的很少,碰到一點考驗就不一樣了,如果師父親身考驗,就更不一樣。被師父罵的時候有多少人很高興?舉手



給我看一下,只有兩三個,還好你們有坦白的心,我讚 歎你們這個功德(師父及大衆笑),很真實、不騙人。 那些被罵還真正高興的才舉手(師父笑),才五、六、 七、八個人而已,其他的人生氣是可以,不過不要生氣 太久就對了! (大衆笑)生氣越久功德越少,記得生完 氣以後還要懺悔哦!

普通的人也可以打你們、罵你們,那師父怎麼不能呢?有時候有一些流氓,跟你們沒有什麼關係,只是看他一眼,也來打你們,你們也不敢做什麼,又不敢生氣,還在那裡拜託他饒命(大衆笑)。師父救你們的命,還教你們很多事情,但是罵一句就不行了,人真是好矛盾。

所以,說相信師父,不過相信不了多久,信心也不高強,很薄弱(師父笑),一碰就破掉啦!要保有這個信心是很難的,所以才要照顧它,越有信心,生活會越舒服、越快樂,碰到什麼情況,信心不會動搖,那是很舒服的一種境界。師父知道這很難做到,不過還是要訓練你們。像上帝照顧那些猶太人很周全,什麼東西都給他們吃,四十年來這樣子照顧,結果他們還是有問題,到後來,上帝也只能慢慢地教育他們信靠祂。

信心可以克服很多障礙, 也是一種恩賜,但不是你 想得到就能得到。有些人 中毒太久了,即使他們 前求擁有信心也還是得不 到,所以要可憐他們,那 不是他們的錯,他們過去 受到各種否定力量和思想 的洗腦,所以現在很難挺 身突破。如果你們相信 我,就表示你們很純潔, 跟我好不好無關。你們內 心單純所以相信,這個信 心會保護你們,免除任何 傷害,並且讓你們成為這 個世界(甚至後世)的福 田。~清海無上師







# 尊重戒律才可以變成上帝特別的朋友

摩西帶領他的人民從埃及跑到沙漠,然後在西乃山定居下來。有一天,上帝透過摩西跟他們講話,上帝說:「我已經把你們從埃及帶到這裡來,保護你們的安全,還給你們很多好的東西吃,因為你們是我特別寵愛的人類。我也很喜歡你們變成我很特別的朋友,你們會不會聽從我的指示?」猶太人異口同聲地說:「會!」因此上帝說:「後天,我會從西乃山下來,讓你們每個人都能看到我。」所以他們開始沐浴、洗衣服、淨身,因為上帝要跟他們會面。

你們看到上帝會不會發抖啊?不會嗎?還沒看到當然不會發抖 (大衆笑)。在聖經裡面他們認為所看到的是天上的雷閃,不過應該 是指裡面的體驗,這些體驗我們也都有。



然後上帝的朋友,摩西和亞倫就爬到西乃山上,上帝送給他們「一十誡」,交代他們回去跟人民說:應該尊重這些戒律,才可以變成上帝特別的朋友。

上帝又說:我是上帝,你們應該只崇拜我、尊重我一個,不能雕刻木像、崇拜偶像。任何的時間,提到上帝的名字應該有尊重的心。還有星期天要休息(要打坐的意思)。

本來祂是第六天休息,不過因為耶穌基督在星期天復活,所以現在才換成星期天休息。但對猶太人而言,他們還是把星期六當成休息的特別日子,安息日那天,大家不應該工作,做什麼都是為了上帝,像念經、念上帝的名字、打坐、去教堂集合起來想念上帝,停下世俗的工作。像今天各位來這裡,我們一起參考上帝的經典,做上帝的工作,為了侍奉上帝而打坐、記得上帝的大名,就是做對了,很合祂的意。所以你們看,今天你們一來就沒風了(師父及大衆笑並鼓



掌),然後打坐一會兒之後,連雨也都停了,本來有大風大雨呢!這 表示上帝好高興!(師父及大衆笑)

其他戒律還包括對父母應該有孝順、尊重的心,不能傷害別的 衆生,夫妻間應該忠誠,不能跟別的女人、男人有關係。另外一個是不要偷盜,還有不能說妄語,不要貪別人的東西。

這就像師父曾說過的,不要貪人家的供養一樣,不是我們自己的,或不是人家親身給我們的話,一草一木皆不可拿,因為不值得我們的名譽及大丈夫的風度。先不要說這樣做犯什麼戒,傷害到自己的自尊心已經不好了,難道還要等人家抓我們進監獄才算嗎?身為人,自尊心是很重要的,不管做什麼,如果傷害到自尊心,已經是很糟糕的事,還等誰跟你說這個犯戒不犯戒、還等誰證明你對不對,不管別人講什麼,我們自己知道已經很糟糕了,這表示上帝知道,我們裡面那個明師、裡面的上帝知道我們做了壞事,所以我們持戒其實是為了自己。

上面所唸的就是上帝所頒的「十誡」。上帝也跟摩西解釋,在



世界上種種的場合中怎麼應用這些戒律,然後要摩西回去解釋給大家聽,因為碰到情況不一樣,每個戒律有時會應用不一樣。戒律是為了要保護人,不能為了要保護戒律而傷害人。比方說:有一個人他很餓,身體衰弱快死了,他們夫妻、小孩、父母都快餓死,如果他去偷一點麵包、偷一點米給他的家人吃,這並不算犯戒。

比方師父說不應該收別人的供養,不應該隨便拿人家的禮物,不過如果生病又沒錢、人家不還錢給你,那師父送錢給你,如果你還在那裡拒絕的話,就太笨啦!(大衆笑)那個時候不是你貪心而是你的情況需要。如果情況不需要,即使只拿一毛錢而已,罪也會很重,



如果是情況需要,拿多少都不會怎麼樣。

所以才說不應該執著戒律,任何戒律都要看情況而定,但如果會傷害到別人的話,還是要持戒清楚。有時候人家來傷害我們,我們是要儘量保護自己的生命,不過萬一被人家殺掉,也不應該怨恨他們,不應該為了自己的生命就殺別人,說不定他殺了我們,反而幫助我們快點了脫生死(大衆笑),這有什麼不好。有可能他是在幫我們忙,我們應該多感激他。所以耶穌基督、釋迦牟尼佛,或是古今的明節,當祂們被別人傷害時,祂們都不對抗,不像那些世俗的人,即使他們也有好的地方,不過只要人家對他們不好,他們就會反擊,會有報仇的概念。我們修行人全部都交給上帝照顧,好壞也是祂處理,我們不應該怕什麼東西。

現在摩西開始解釋那些戒律給猶太人聽,那些人聽了就答應從此以後會尊重上帝的戒律。然後摩西就爬到西乃山上,因為上帝說祂會把十誡寫在一塊大石板上,所以摩西就上山去拿。



不過這次有可能他入定太久,他不是上去拿戒律而已,有可能在那裡一邊看戒律一邊睡覺,或是打坐,然後累了就休息又繼續打坐,有可能他要閉關嘛!要拿到上帝親手寫的戒律,他想先淨化自己、持戒更清楚一點,才有足夠智慧了解,所以他在那裡打坐很久。

摩西走後四十天,大家在下面已經等待得失去耐心,開始生氣、搖動,信心退轉了,他們互相對彼此說:「不曉得摩西到底發生了什麼事?怎麼都不回來啊!」他們跟亞倫說:「我們現在要另外一個上帝,要不同的明師,以前他帶領我們從埃及到這裡來,我們只有他一個明師而已,現在他不在了,我們要另外一個明師,快點好不好?」(師父笑說:換明師也要那麼快!)



「啊!就是這隻金牛、這位明師,帶領我們從埃及來到這裡,並從奴 隸的生活中解放我們。」大家在那裡一直拜,然後熱熱鬧鬧地跳舞、 唱歌,一直讚歎那隻金牛的上帝、金牛的神。

上帝看他們這麼快就違背對上帝的承諾,拜起另外一種神——「金牛」,所以上帝生氣了。這裡是寫祂生氣,我不曉得上帝會不會生氣,不過如果祂生氣,我也不怪祂。所以當摩西下山的時候,看到大家在那裡跳舞、唱歌、拜金牛,他自己也很生氣,因為那個時候摩西太生氣了,就把上帝刻在石頭上的十誡丢下山去,摔成碎片,然後把那隻金牛也燒毀磨成粉。

摩西大罵那些人:「你們做這些恐怖的事情,這麼無聊、愚蠢!」在那裡一直罵,不是罵這樣子而已,有可能罵很多,這裡只寫了一兩句而已。罵完以後,摩西心裡還是很疼愛他的人民,所以他跟上帝祈求原諒這些無明的人,不要生氣他們,給他們第二次機會悔改,重新再做好人。上帝也很有耐心,又再寫一次戒律本。然後這一



次摩西帶回來「十誡」時,他們都乖乖地沒有再跳舞唱歌,沒有再弄什麼無聊的金牛明師,或崇拜別的上帝了。大家都很謙卑、很努力耐心地聽摩西解釋上帝所頒的十個戒律。從此以後,上帝和猶太人之間開始有了一個合約,這樣大家就高興了。(出埃及記 19:1-20:26)





### 不可崇拜別的偶像

依你們的要求,師父現在儘量多解釋一些戒律。第一個戒律就是:「我們不能崇拜別的偶像、別的神鬼,只能崇拜上帝而已。」我們佛教徒 皈依的時候也有一樣的戒律,你的師父會要你說:「弟子從今皈依佛、皈依法、皈依僧:不皈依仙、天、神、鬼、物。」皈依佛是最高的果位、無上正等正覺、上帝。法也是從佛出來,從一位佛所說出來的法才是真正的 法,所以它也是無上法。僧衆也是從佛培養出來,是佛的兒子、佛子或是天子,所以也是無上的衆生。

如果我們皈依次等的話,當然對我們不好,像我們要找一位朋友,應該要找最好的一位。或我們要選一位國王或總統出來,我們要選最好、最有道德、最有智慧的人。如果我們要最好的總統,卻偏偏選一個不好的人當總統,選一個次等的人,那當然對自己不好。同樣,我們要崇拜,就崇拜至上、最高的上帝,如果我們崇拜那些魔和鬼神,比方說地方的神、水神、山神、太陽神,或是不管什麼神,就不對了,因為他們的力量有限。

我們應該崇拜最高的上帝,祂的力量才是至高無限的,不管你叫 祂最高的上帝、真主至大或是佛祖都可以,反正祂是最高就對了。你内在 應該知道,祂是最高的宇宙力量,我們不該向土地公或是地方神磕頭,這



樣對我們自己不利。所以上帝說:「我是最高的上帝,你們應該崇拜我而已。」祂不是因為獨裁才這麼說,祂講的是事實。

比方說我們國家有一位總統,我們尊敬他就夠了,不需要再去拜什麼假的總統,或是總統候選人。即使他自己說:「我就是總統、我喜歡當總統。」也沒人認同他。並非他說他喜歡當總統,我們就以總統之禮拜見他,這樣對嗎?我們把自己的看法及政治的事告訴他,叫他去處理國家大事,這樣做當然不對。我們已經選出來一位總統了,大家都知道他是最好、最高的,那擁護他一個人就好了。所以如果總統跟我們說:「我就是總統、是國家最高的元首,你們不應該聽另外一個總統,只應該聽我的話而已。」他講這樣對不對?(大衆答:對!)同樣,上帝也告訴我們,只能崇拜祂而已。

事實上,上帝就是裡面那個明師、那個最好的力量。生生世世,上帝一直照顧猶太人的祖先直到摩西的時代,因為他們修觀音法門,力量不可思議,經過好久以後,上帝還是繼續照顧他們。由於祂照顧這麼周到,所以祂有權利說:「你們應該崇拜我而已。」不管是猶太人或我們都一樣,碰到那種上帝、裡面的明師,照顧我們這麼周到的話,我們當然應該崇拜祂就好,哪裡還往別處求呢。所以祂告訴祂的人民:「應該崇拜我而已。」不是為了祂好,祂知道崇拜祂是對他們好的,越崇拜上帝對他們越好。上帝不是驕慢講的,祂講的是真話,為了要照顧別人才講。



同樣,你們有小孩的家庭,父母每天照顧小孩很周到,小孩要什麼有什麼,付錢讓他們去上學、照顧他們身體健康、照顧他們飲食夠營養、照顧他們穿衣服很周到,如果小孩跑去崇拜隔壁的父母,這就不對,那些人跟我們沒有關係,沒有給我們一毛錢,沒有給我們一套衣服,沒有照顧我們、愛我們,不能因為看起來和父母一樣就崇拜他們,或是我們愛拜誰就拜誰,我們的父母永遠是我們的父母嘛!

所以如果父母告訴小孩:「你們只能認我當父母,不可以認別人當父母。」這不是因為驕慢心,而是為了小孩好才講。如果你每天亂跑到隔壁,今天左鄰,明天右舍,一天到晚去認別人當父母,那你的身體會變怎麼樣呢?你身分會變怎麼樣呢?連你的父母也不能照顧你了,因為你亂跑嘛!這樣對你不好。所以上帝就像父母一樣寵愛人民,叫他們應該認祂、信任祂,然後什麼都會變好,意思就是這樣。

有的時候,一位明師告訴我們應該信任他,要什麼就要求他,不要 去求別的神,因為這樣對我們才好。明師他什麼都能給我們,如果去找別人 的話,什麼都沒有,白白浪費時間而已,然後又失去被明師照顧的機會。所 以明師才告訴我們:「你只要相信我就夠了,不要相信別人!」

不是因為他嫉妒。他幹嘛嫉妒?全宇宙都是他的,沒有什麼要不到,他何必跟我們競爭、何必嫉妒我們呢?你信任他或不信任他,對他沒



什麼損失,因為本來你就是他的,像我們本來就是父母的小孩一樣,父母不需要競爭,事實就是這樣。但是如果小孩自己不認清誰是父母的話,對自己不利,生活不會舒服,既得不到父母給的東西,又讓父母沒辦法照顧,當然也得不到任何遺產。你一天到晚亂跑,父母不曉得你在哪裡,如何照顧你呢?所以是對小孩不利,不是對父母不利,懂嗎?(大衆鼓掌)

我們跟著一位明師學習,會知道不管裡面、外面、小事情、大事情 他都照顧我們,所以如果他叫我們信任他,也不是很難懂的事情。我們越 信任他,他越有機會可以照顧我們,為了我們好,他才這樣子講。但我們 因為無明的原故,會認為我們就是自己,跟明師沒有什麼關係,不過明師 很明白他跟我們有關係。像小孩子不懂事,有時候父母嚴格一點,小孩就 生氣、跑掉,認為父母不照顧、不喜歡、不愛他。

其實不是這樣,父母嚴格是為了小孩好,因為父母明白小孩跟他們的關係,明白自己是基於愛心要照顧小孩,希望他們成人。不過小孩不明白,所以亂跑、責怪父母、盡做怪事,讓父母很擔心又更難照顧。

同樣,上帝與人類(或是一位明師和徒弟)之間的關係也是如此, 上帝明明知道我們就是祂的小孩,是祂該照顧的,我們要什麼祂都會去 做,但是我們不明白,認為我們有主權,自認為可以照顧自己,所以做出 一些亂七八糟的事,越做越亂。像小孩子亂照顧自己一樣,還沒長大、不



物智慧、不夠聰明、沒有才幹,如果亂跑,離家越遠越痛苦,使得生活陷入危險困難之中,這樣只會讓父母更加操心。

所以我們應該承認上帝、應該信任祂,祂就是我們至上的智慧, 祂不是別人,祂是我們最敬愛的親人。如果我們拒絕祂,去拜外面的木 頭佛、拜山、拜神、拜鬼,我們只會更痛苦而已,因為我們離開祂、拒絕 祂,不讓祂照顧我們。

師父教你們打坐、找自性,是為了讓你們認識自己的上帝和智慧, 讓祂顯露出來,讓祂有機會照顧、指導我們,讓我們生活更明白、更舒服。所以師父才教你們不要崇拜神、鬼、佛像。不管什麼像都沒用,因為 佛在心,上帝是在內邊,如果我們不在裡面找祂,又去哪裡找呢?找外面 都是外路而已,明白嗎?(大衆鼓掌)

所以在這裡上帝說:「你們要崇拜我。」是指崇拜「我」裡面的智慧,不能去拜偶像,祂講的是對的,不是要恐嚇人。祂本來就至上、至大、至高,根本不需要任何人來崇拜、讚歎祂。如果我們找到祂、信任祂,是我們自己會舒服而已。祂是為了看我們痛苦,為了我們很誠心祈求才指導我們:「好!你要舒服、要有智慧、要聰明、要輕鬆的話,就要信任我、只崇拜我就好了。」

上帝不是強迫人家,祂只是講出事實。就像父母對自己的小孩子,



不講實話那要講什麼呢?父母不能在那裡客客氣氣說:「好啦!你認我當父母也可以,你不認我是你的父母也沒關係,你出去外面認隔壁的人也可以。」怎麼可以呢?小孩認錯父母,生活會不舒服:他亂跑,就沒有錢用、沒有飯吃。沒有人會認他當小孩,沒有人想照顧別人的小孩,即使他去孤兒院有飯吃、有衣服穿,也不可能有舒服的生活,享受不到親情,不像被親生父母寵愛一樣。人不只是需要吃飯和需要衣服而已,還需要父母的愛心。所以有的小孩出生後被父母寄養在隔壁,跟父母沒有關係,那些小孩長大後都呆呆的。

做父母的人為了愛小孩,應該講明白:「你是我的小孩子,你如果離開家庭,會很困難。想過舒服的好日子,你就應該信任父母,讓我們照顧你。」講這種事還客氣什麼?有什麼不好意思說的?我們講真話、不驕慢,不應該感到不好意思。

所以有的時候,你們聽師父講一些話,聽起來好像不好意思,不 過我不會不好意思:如果我騙你們,我才怕、才會不好意思。我能夠騙你 們這麼多人嗎?不行的。你們當中有人是老師、有人是醫生、有人是做生 意的,你們有高等的IQ,我不能騙你們太久,所以講實話就對了。我講實 話,你們相信就好,不相信也沒關係,我不會不好意思。凡是對人有益, 就應該說真話:如果對人不好,當然要小心。



#### 崇拜偶像是離佛太遠了!

第二個戒律是:「不能造偶像出來,然後崇拜它們。」為什麼上帝要特別提出這些事情呢?因為我們人已經有聰明、有智慧、有活動能力,還在那裡拜一塊不會動、無知無覺的木頭或是石頭,是不是太愚蠢?怎麼還有人這樣做,而且認為自己做得很對?

我們的國父他還蠻聰明的,難怪大家叫他國父,他把木頭像打破, 然後說這個怎麼能夠稱為佛呢?有沒有這件事?(大衆答:有)我認為他 很了不起,難怪人家都愛戴他,因為他有智慧,有智慧的人會有很強的吸 引力,難怪他會成功,到現在人家還愛戴他。我們不能嫉妒他,他值得!

聽說他去普陀山時看到觀音菩薩,這表示說他相當有信心,而且心 地比較單純才能夠看到。他本來是天主教徒,如果他執著天主教的偶像, 當然他會看到耶穌而已。能夠看到觀音菩薩,表示說他沒有分別心、心真 的很單純,所以佛菩薩也不分別,「你拜耶穌基督沒關係,我出現給你看 一下。」這表示說他的心很單純,是蠻不錯的人。他當然也打過仗,有可 能也殺過人,不過這是難免的事情。

所以師父才講, 戒律也要看情況而定。比方說你是軍人, 殺敵人是為 了保護國家, 為了執行國家的法律, 所以不算犯罪, 即使你殺一百個人也不



會犯罪或犯戒。若是為了私人的仇恨,即使殺傷人而已,還是業障很重,因 為是惡心要殺人。不過軍人不一樣,他的情況是被逼的,所以不犯戒。

因此不是看犯戒多少、多大、殺多少人,或是你道德怎麼樣,而應該看情況、看你的心,不是看外在的行為。所以有時候我們凡夫很難判斷別人,要很細心才能夠知道好壞,不然的話,我們多數都弄錯,看別人殺人就認為:「喔!好壞!」看別人供養蓋寺廟、蓋醫院,就說:「喔!好!」這可說不定!不曉得他的錢從哪裡來?供養有什麼目的?也許是要出名,或要利用它做別的事情,這樣就沒有功德。

如果我們崇拜偶像,表示說等級已經低到無法修理、沒有智慧、沒有判斷的能力了,不知道那只是一塊木頭弄出來的,拜那塊木頭,不如去拜一般的木頭,既省時間,又不必雕刻那麼辛苦,也不用油漆,更不必花很多錢買。會那樣做的人,表示已經沒有辦法判斷好壞,無法了解智慧在哪裡,沒有辦法明白經典所說的:「佛在心」、「上帝在我們內邊」。我們忽略了經典的真義,不遵從明師的思想以及上帝、佛菩薩的交代,我們離真理好遠、好遠,病太嚴重了,即使本來還剩下一點智慧,當我們一拜下去時,連那一點智慧也消失了。

印度有個故事,有個女人拜一位明師為師。有一次她看到她的師父 在内邊出現,她很高興。不過有的時候她跟別人混在一起,所以又忘記這



件事情,看人家去拜山、拜水,也跟著去拜。有一天她生病,求師父後還是沒有用,有可能師父故意讓她生病,為了幫她消除一些業障。但那位婦人還怨怪師父不幫忙她,所以就去拜其他的偶像。

印度神祇很多,不管去哪裡都看到小神、大神、中神、胖神、瘦神。這個女人跑去外面亂拜,本來她還可以看到内在師父出現在面前一會,等她一拜下去,師父就跑掉了。她回去後想一想:「咦!怎麼會這樣子呢?師父剛剛在那裡,我一拜下去就看不到了。」她很傷心,想了好幾天,飯也不吃,在那裡一直打坐,要求師父出來解釋為什麼忽然離開她。(又怪師父了!)因為她也蠻誠心的,所以感動裡面的師父出現跟她講:「妳拜那些木頭的時候,妳把我降得比它們還低,所以我沒地方站,太低了我站不了,只好跑掉。」

我們為什麼稱為「人」呢?因為我們跟動物不一樣,我們能夠分別好壞、分別高低、分別道德和兇惡的事情,可以有自己選擇的能力。動物就不一樣了,你訓練牠變成怎麼樣,牠就變成怎麼樣。連老虎也被馬戲團的人訓練到變成小貓,獅子、大象都被人訓練到絕對服從,叫牠做什麼牠就做什麼,根本不敢反抗。動物在這方面比較笨,比較簡單失去自己的獨立性。

人不會,即使有時候被關在牢獄裡面,不過還是會想辦法逃出來;



被壓迫的時候,會想辦法抵抗:被對待不公平、受到冤枉的時候,會想辦 法解釋清白,因為人具有智慧。

如果我們放任偉大的智慧被迷惑、被人家騙,去崇拜那些鬼神的 雕像,我們就成了最可憐的人,離佛太遠了。佛經上講得很明白:「佛在 心」、「用音、用色看不到如來」,與其在那裡膜拜有音有色的形像,倒 不如回去拜自己的父母還更有功德,事實也是如此。

你們如果喜歡拜,回去拜你們的父母就好了,他們就是活生生的佛,裡面還有佛性;我們把那些木頭打開來看,裡面任何東西都沒有。就算你們的父母很無明,還不認識自己的佛性,不過最少他們裡面有佛性,只是他們不懂而已。如果你們想拜木頭,那去拜樹,樹還有活生生的一點佛力在裡面,沒有佛力就沒有任何東西可以存在,而那些木頭雕像裡面根本沒有這個力量。所以當我們拜那些死掉的木頭,那麼低等級的物質層面的東西,我們的智慧、等級當然會降低到不可想像的地步。

所以上帝才告訴我們:要特別謹慎!上帝一直告誡我們不能造偶像,然後膜拜它們,因為上帝很有愛心,要保護我們剩下來的那一點點智慧。如果我們一拜下去就完蛋了!這一點點的智慧可以發展,也可以消滅,我們跟善知識、跟有智慧的朋友在一起,我們智慧會越來越亮、越來越發展:如果跟那些無明的人在一起,學他們一起拜偶像,會被他們染、



被他們拉下來,然後我們的等級也會越來越低。上帝為了要避免這種情況,才告訴祂的人民不要做這些事情。因為他們現在還有一點智慧,如果做這些事情,就沒了。

比方說你們還剩下一點錢,如果節省起來,就可以買麵包吃,不過如果被人家騙去買石頭,不僅錢沒有了,肚子餓的走不動,還要攜帶那些石頭,讓身體更勞累。怎麼會這麼笨,被人家騙到這個程度。石頭怎麼能吃呢。所以父母才告訴你不要買石頭,錢要省下來,只剩這麼一點錢,如果好好留著,還可以撐一陣子,然後再想別的辦法,等體力好一點時,可以去找工作。

如果去買石頭,就完了,又沒有體力、又沒飯吃、還應該帶著石頭,那怎麼活呢?會馬上死掉。同樣,我們拜偶像就無藥可救了,除非有人馬上幫我們,拉我們上去,傳授我們高等的智慧,那我們還有救,不然我們就會一直沉淪下去。

昨天師父讓你們看一部電影,內容是拍攝印度的法會,當中記錄 他們在拜山拜水、膜拜神祇以及在恆河洗澡時是多麼的誠心。不過印度的 人口並沒有因此減少,反而越來越多、越來越窮,因為誠心放在不對的地 方。以前師父看到那種情況時好生氣,我從喜馬拉雅山走下來,邊走邊罵 (大衆笑),我罵給自己聽還不夠,還去講給一些和尚聽,我叫他們一起



罵(大衆笑)。我生氣那些神,指著它們的臉大罵一番,不過它們當然聽不到。我罵只是為了消氣而已,木頭怎麼聽得懂呢?我明明知道,不過實在太生氣了。

我看多少干萬億人被騙,為此浪費很多勞力、喪失很多體力與金錢,冒著生命危險才跑到山頂去膜拜,拜完回去不曉得命還能不能夠保住,因為路況很危險。有的人很窮,只能靠借錢去朝拜,或是他們存的一點錢只足夠去朝聖一趟,回家以後就沒錢用了。他們為了功德、為了拜那些木頭神,寧可走遙遠的路,有時候走到腳底都裂開流血,因為有的人很窮,沒有鞋子穿,卻還走在下雪的路上,腳底都裂開了,我看了不禁流下眼淚。無數人這樣被騙,即使他們很誠心,可是沒有什麼用。

如果我們沒有善知識指導,我們的智慧會越來越小,然後逐漸消失,以後就淪為動物、草木、石頭、礦物。智慧越少,層次越低:智慧越多,層次越高。在社會上也是一樣,你學問多、夠聰明,工作就越輕鬆,社會地位也越高,工作越好,賺錢越多:如果你沒學問、不夠聰明、缺乏能力,就要做比較低等的工作,越低等的工作越勞累,賺錢又少。

同樣,在宇宙上也是一樣,越有智慧者,成為越高等的衆生;越少智慧者,則成為越低等的衆生。所以世界上各種衆生都有,昆蟲、青蛙、動物、牛,然後人、神仙、佛菩薩、上帝,這都是因為智慧不同。我們要



越爬越高,不應該越走越低,因為越低越痛苦。不是我們心存害怕,而是 既然我們可以選擇,為什麼選擇痛苦呢?如果你們選擇痛苦,別人因此能 得到利益,那我贊同。不過若是你們選擇痛苦,不僅自己受苦,還連累到 以後的五代、六代,那拜託不要!

我自己選這條痛苦的路,願意留下來,是為了別人需要我,為了給別人高興快樂、鼓勵他們修行,這樣他們的果位才能更高,所以我再苦也甘心。如果我選擇痛苦是因為喜愛痛苦的話,那就不一樣,了解嗎?(大衆鼓掌)世界已經很苦了,所以能選快樂就選快樂,不要說師父選擇痛苦,我們也要選擇一樣,這樣想真是太笨了。如果我們一個人痛苦卻可以讓很多人快樂,那值得,但如果我們自己找苦頭吃,這樣是笨蛋,像自殺一樣,不好!

#### 尊重上帝的名字

現在講第三戒,第三戒是:「應該尊重上帝的名字。」上帝是誰呢?我們不知道祂的名字,怎麼能夠尊重祂呢?比方說我們不知道上帝有什麼名字,那我們叫祂上帝、無上師、無上正等正覺、佛祖。我們不該亂用祂的名字去發誓、發願,或是詛咒人家,即使是對上帝發誓也不好。



在聖經裡面有講:讓你的答案變成「Yes, Yes!」或「No, No!」意思說「有」或是「沒有」,不能說「我沒有做這個,如果我真的說妄語,我會遭天打雷劈,或是我會……」不能強迫人家發誓,也不能用上帝的名字發誓。還有人更糟糕,竟然用上帝的名義去打仗,為了上帝的名字去殺別人、迫害別的國家,殘害人家的小孩或是女人,那個也是利用上帝的名字做壞事。

萬一上帝派一個人下來代表祂,像耶穌基督及釋迦牟尼佛,當祂們 在世或是過世了以後,我們也要尊重祂們的名字,這就是所謂尊重上帝的 名字,同時也是尊重明師的名字。不能把祂們的名字拿出來罵,或是開玩 笑,也不能用隨便的態度、不尊重的心講出來祂們的名字。

為什麼上帝要我們尊重祂,或是尊重祂的代表呢?因為我們越尊重祂們,我們越有福報:如果不尊重祂們,恐怕生生世世看不到明師、看不到太陽,有可能墮落在黑黑暗暗的地方,沒有陽光、沒有父母的名字、沒有明師。所以祂才教我們應該尊重上帝的名字,或是明師(祂的代表)的名字,這樣我們才有光亮、有光明,我們裡面的明師才有機會發展。有因就有果,同性就相吸,如果我們不尊重祂們,後果比較不好,上帝是為了慈悲才對我們這樣說。不是上帝需要我們尊重,生生世世很多人崇拜祂或是不崇拜祂,對祂來說還是一樣沒影響,祂是不生、不滅、不垢、不淨,只給不拿,祂不需要什麼東西,因為任何宇宙萬物都是祂造出來的。



#### 星期天是共修天

下一個戒律是:「第七天應該休息。」尊重那一天是休息日。在聖經裡面提到,上帝以六天的時間造宇宙,所以第七天祂要休息。對此我也很懷疑,上帝怎麼會需要休息呢?祂根本不用休息嘛!像你們不也認為師父不應該休息,星期天、節日,你們都來這裡度假,讓我工作得快累死,所以上帝比我好命多了,祂第七天可以休息。

上帝還叫我們跟祂一起休息,為什麼?因為祂怕我們整個禮拜工作太忙了,又沒有想到自己、沒想到上帝,而上帝就是我們自己內在的天國、是我們內在的佛性。所以祂的意思是說,第七天大家應該一起共修。聖經上講得很清楚,那天不能做勞動的事,也就是不從事身體物質方面的工作,只能合起來讚美認同上帝。換句話說,就是大家一起修行,往內找我們最高的果位、最高的智慧。

這個習慣一直流傳到現在,每到星期天,大家都聚在教堂裡面,唸一些以前的經典。不過他們一進來,拿起聖經唸一唸,吃一些沒有加持力的餅乾,然後就回家了。在以前,這些餅乾是代表明師的加持,那種餅乾比較好儲藏、價錢便宜又比較輕,因為人太多,所以做成薄片,這不是為了口味,而是因為有加持力在裏面。



像我們的爆米花也沒什麼味道,看起來沒有什麼價值,有錢也可以 買得到,不過你們還是喜歡來這裡拿,因為這裡的不一樣。而且如果師父 親手一個一個發給的話,你們會更喜歡。以後很可能有人看到師父給人爆 米花,就認為你們是為此而來,所以也自己蓋一個道場,然後每天發給大 衆爆米花。他們不曉得這當中真正的含意是什麼,給的人應該有力量,爆 米花才有加持力:如果沒有,這樣做就沒有什麼意思。

修行的人自然會發出一種愛力,讓人家很喜歡黏在旁邊,一離開就感覺彷彿缺少什麼很重要的東西,好像活力被人家拿走一樣。師父離開哥斯大黎加的時候,他們哭得要死,都說:「哎呀!好像有人割我的肉,或是從我身上把什麼東西拿走一樣。」所以我們才喜歡跟那些有修行的人在一起,不是因為他穿的衣服,或是因為他是佛教的和尚剃光頭髮的緣故,而是他本人發出的無形力量讓我們感覺到很舒服。好像我們口渴的時候喝到水、餓的時候吃到東西、病的時候拿到特效藥,人會感覺比較舒服,不過也說不出來是怎樣一種感覺。

同樣,那些加持的餅乾,也應該由修行好的人給才比較好,自己買的沒有什麼力量。不過也有它的作用,能提醒大家想到上帝,回去以後有可能會問:「上帝是什麼?」有一點渴望想看到祂,然後出去時正好聽到有人講經說:「我能幫你找到上帝」,就好奇趕快跑來聽經。如果是這樣



的情況還算好一點,否則的話,餅乾根本沒有什麼用。不是大家合起來, 一天到晚說:「我想念上帝,我喜歡上帝」就好了,不是這樣的!上帝雖 然在我們裡面,不過找不到的話也沒有用。

## 尊重父母就是尊重上帝

下一個戒律是:「對自己的父母應該尊重。」大概是摩西在世的時代,小孩子不孝順,所以才有這個戒律,如果大家都孝順父母,根本就沒有人知道「不孝」是什麼:如果大家都美,就根本不曉得「醜」是什麼:如果一個國家,人人都富有,就沒有人會談起「貧窮」。

比方說我們是佛教的國家才有和尚,另外有一些國家根本沒有看過和尚,所以他們不曉得和尚是什麼意思,根本不會談到和尚的事。同樣,那個時候有可能規矩不夠,在聖經裡面有描述那個時代如何混亂,你們記得嗎?摩西離開才四十天而已,他們就馬上換上帝了,又拜金牛,看得出來那個時候的人精神層次比較低,道德比較缺少,所以心才轉變這麼快,四十天而已就換明師。

人類越來越文明,也越來越進步,以前我們是住山洞,吃生的東西、活的動物,沒有火、沒有房子、沒有飛機、沒有任何文明的工具。現



在則文明多了,因為生生世世都有外太空來的外星人教給我們比較文明的 知識,使我們的頭腦越來越明白,我們的小孩也越來越聰明。

比方說你們現在跟師父修行,生出來的小孩就不一樣,在母親肚子裡已經開始吃純素的那些小孩子,長得又胖又紅潤,你們有看到他們的手臂嗎?只喝牛奶而已,卻長了三、四層的肉,不曉得營養從哪裡來?那些小孩長大一定比我們更聰明,若是從媽媽肚子裡就印心,長大更不得了,然後他們的下一代當然有可能更不得了,不僅道德穩固、心情安穩、精神愉快、智慧也開展,所以我們的後代一定會越來越好。

你們看摩西的時代真的很亂,人的智慧好低,上帝給他們這麼多東西,顯現很多神通,保護他們這麼周到,結果明師離開四十天而已,就在那裡要換上帝、拜金牛,你們能不能想像。這個時代也有一些人像這樣,喜歡拜金牛,不過跟著師父修行的人退心的比較少,表示說你們道德比較穩固、智慧比較高,有可能我比較有福報,佛菩薩就送給我最好的徒弟:不過這要看你們自己的心才知道,不要認為是真的(師父及大衆笑)。

為什麼我們應該尊重父母呢?因為上帝的愛力是透過我們的因果、 透過我們父母的身體和愛心照顧我們,所以我們尊重父母就是尊重上帝。 事實上,不是我們父母的身體照顧我們,而是上帝的愛力。我們應該了解 清楚,生生世世,最高那個母娘透過我們的母親、最高那個父親透過我們



的爸爸照顧我們,教育我們一些基本的道德、基本的人情和愛心,因為父母疼愛我們,所以我們長大才知道愛是什麼,事實就是這樣。

如果我們是從一個很安穩、有愛心的家庭生出來,長大會比較有愛心、比較有安全感。所以有的時候我們看一些人做壞事、當流氓,或是被人家控告是嫌犯,被關在監獄裡面,我們也不要怪他們,有可能他們小的時候缺少愛力,沒有人好好教育他們,或是父母太早往生,或是父母太忙,或是自己的雙親以前也沒有得到父母的愛心,所以沒辦法給自己的小孩愛心,然後這樣子循環下去,越來越缺少愛心,然後就亂搞,長大以後出社會,又碰到對待不公平、受到壓迫,自己又缺少安全感,一被人家欺負,或是誤會一點點,因為自卑感的緣故,就會心生反抗,越來越抗拒社會,越抵抗越失掉自己、失掉愛心,越增加仇恨心,終於淪落在監獄裡受苦。

即使父母對我們不好,也應該孝順,當成是我們的因果、我們的 命不好,或是我們前世欠父母的債沒有償還,或是我們前世沒有當個好父母,所以這世回來才會有不好的父母。這是讓我們學習的功課,所以我們 還是要忍耐,要多孝順一點,這樣對我們好,對父母也好。

在哥斯大黎加有一位同修,才二十多歲,印心兩三天後,她就來跟師父哭訴,我問她為什麼哭,她說她跟家人合不來,特別是她的爸爸。她的媽媽已經過世了,爸爸對她不好,冷冰冰、硬梆梆的,父女之間沒有辦



法溝通,她爸爸什麼事都壓迫她、命令她,讓她受不了。我問她:妳有沒有想到,有可能妳對父親的態度也是硬梆梆、冷冰冰,愛心也是鎖起來。妳有沒有想到妳的父親也需要妳的愛,不是妳需要他的愛而已。

她聽了之後楞了一下說:「這樣怎麼辦呢?有可能我也從來沒有對他說明我的感情。」我說:「今天妳回家時,買一朶最漂亮的紅玫瑰,然後到父親跟前跪下來獻給他,抱抱他,跟他說:以前我沒有說明我的愛,因為我忘記,也不懂表達,我還是個小孩嘛!不過我很愛你。」她回去照這樣做,結果兩個抱在一起哭,從那天以後,他們感情好好。

所以應該要有一個人先打開心房,就行了。父母在外面工作常常很疲勞,精神不好、擔憂很多、債務很多,加上家庭的責任很重,所以回家就笑不出來。小孩又不懂父母的苦心,要求很高,一直期望父母對他們好,卻不明白父母也需要一點幫助、一點愛心的關懷,兩方面都不打開心,父母那一方硬梆梆的,認為「我是你的父母」,然後管教很嚴格,怕小孩不尊重他們,加上外面工作壓力很重,所以笑不出來。小孩這一方也認為:「父母很嚴格,不愛我,不給我這個、不給我那個。」又生氣、產生怨恨的心,兩邊互相誤會,代溝越來越深。事實上,雙方心裡面都很急,想抱抱對方,很愛對方,但就是講不出來、開不了口。

你們應該嘗試表達一下自己的情感,這種事有什麼好丢臉的呢?都



是自己的家人,如果真的不好溝通,那應該用這個辦法,彼此擁抱一下,然後再說出自己的心情。如果你真正很誠心地講出來,一定會令人感動的,然後大家慢慢溝通,就會了解對方也是有心、有情,這樣子彼此就會合好了。沒有家人不愛彼此的,也許有的時候雙方都太驕傲了,誰都不想當第一個開口的人,各自都將心門鎖起來等對方來敲門,結果都沒有人敲(師父與大衆笑),兩邊在那裡乾著急。

夫妻有時候也是一樣,吵架之後心裡很想合好,不過兩個人都在等待,沒有人想先開口,好幾天過去,氣氛仍然好緊張、好僵硬,裡面早已經原諒對方,但自己驕傲的心沒辦法放開,怕丢臉:怕不曉得對方心裡怎麼想,會不會笑我軟弱?不會啦!即使你先生笑妳又有什麼關係?都是自己的人嘛!太太笑你也不會怎麼樣,事實上她不會笑,她就等你道歉而已。現在知道了吧!

我們為什麼要尊重父母?因為父母很辛苦。我們能夠有這個寶貴的身體,也是父母生養出來,不過不是父母本人,而是上帝的愛力透過父母來完成。因為尊重上帝所以應該尊重父母,萬物都是上帝創生出來的,是上帝借我們父母的身體生我們出來,不是父母生我們出來。不過因為父母裡面有上帝的愛力,表示說他們裡面有上帝,他們愛我們的時候,他們就有上帝的愛力,他們是很高貴、很優雅、很高等的衆生,我們怎麼能不尊重他們呢?



#### 不殺生的微細處

下一個戒律:「不能傷害別的衆生。」也就是不殺生的意思。不 殺生,師父講過好幾千百萬次了,不過不要認為不殺生就好了,有時我們 想救命反而變成殺生。你們聽師父講過我們兩個出家人救一隻蜈蚣的故事 嗎?我也沒有很多事情可以拿來舉例,只記得那個故事。

有一次師父去洗澡刷牙的時候,看到有一隻蜈蚣在我刷牙的杯子裡面。因為杯子用布蓋起來,所以當我將那塊布拿開來,突然看到一隻蜈蚣在裡面,我當然嚇了一跳,牠也嚇了一跳,我們兩個都嚇了一跳!(大衆笑)我就說「啊!」(師父笑)自然反應嘛!牠沒辦法叫「啊!」,所以就跳了一下,兩個都嚇了一跳。兩位侍者在外面聽到就趕快跑進來問:「師父,妳怎麼啦?」我說沒什麼事,只是一隻蜈蚣!(師父及大衆笑)然後她們說:「好,師父請先出去,讓我們處理。」我說:「好,妳們想要處理就處理吧!但要小心,不要傷到牠。」

外面有另外一個臉盆,我就在那邊刷牙,我刷完牙又過了很久,看她們還沒出來(大衆笑),我就說:「好了沒?」她們說:「還沒有。」我就說:「一隻蜈蚣怎麼兩個人不能照顧呢?」(師父及大衆笑)就跑進裡面看看怎麼一回事,哇!聽到ZzZz 聲音,很熱鬧。我說:「妳們做什麼啊?」她們說用蓮蓬頭趕牠走,牠都不肯走啊!我說:「牠當然不能



走,四周都是水!」(大衆笑)如果我拿蓮蓬頭對著妳們價,妳們會不會 淹死啊?而且那隻蜈蚣很小,四周都被水包圍起來,牠在那裡來不及呼吸,哪裡還敢跑呢?也不知道該往什麼地方跑啊!

現在牠快淹死了,我看牠「呼!呼!呼!」蜈蚣在喊救命,我就說:「停停停!我自己弄。」救命救到快把蜈蚣淹死了,她們真是很了不起、很有慈悲心,「不殺牠!」不過卻用水趕牠走,把水管一直對著牠沖,即使是我們也會被淹死,何況一隻這麼小的蜈蚣,用水一直沖,牠當然受不了。我說:「算了!讓牠自由吧!」這就是她們救命的方法。

所以我們不是不殺生就好,很多地方也應該要小心。例如走路要小心,看有沒有動物。洗臉、刷牙的水槽處,記得把水管用蓋子蓋起來,或是把水放掉,不讓動物掉進去死掉。還有,像寺廟的油燈也是專門殺生的,雖說是供養佛,不過裡面滿滿都是動物、昆蟲的屍體,因為油燈都是打開的,昆蟲或動物一掉進去就死了。我以前住寺廟的時候,每天擦佛桌時,都看到滿滿衆生在那裡,我想佛不會高興吧!古代的時候因為沒有別種燈,那還可以用,現在有電燈了,卻還固執要點油燈。

以前人家用油燈、用香的油來供養佛,因為那個時候沒有電燈,當然要用油燈。為什麼點油燈供養佛呢?是為了讓佛可以看到路,而且照出佛的臉,大家才看得到,同時也能照亮寺廟的路,功能就像現在的路燈一樣。不過古代的時候,他們會用東西蓋起來。釋迦牟尼佛也有說:開、關



燈時要用東西蓋起來,以免動物受傷、燙傷。現在的人卻點那麼大的一盆油燈,像西藏的寺廟,幾百個油燈整天整晚的燃燒,第一:浪費油,第二:殺生很多。我們修行本來是要免殺生、要救度衆生生命,結果卻傷害到牠們。

所以我們要小心,戒殺的定義必須是廣義的,不是用刀子殺才算犯 戒,雖然點油燈並不是故意殺生,不過卻是可以避免的,當然,我們能免 就免。佛菩薩並沒有告訴我們一定要供養油燈,萬一有些地方沒有油,那 他們怎麼供養呢?供養最重要的是在於我們的誠心,而且這個燈是指裡面 的燈。當然,經典上都說寺廟應該時時都有燈或是有火,因為這樣子人家 才看得到路,可以進去打坐。像我們道場也是一樣,你們半夜來的時候,或是打禪七時,我們三、四點就起來打坐,如果寺廟、道場裡面沒有一盞 燈,你們怎麼走路呢?會踩到人家頭上去,然後男衆坐在女衆那邊,女衆 坐到男衆那邊,這樣會不好意思!所以應該燃燈是這個意思,不是佛需要 什麼燈。

或是像師父坐這邊,他們常常把燈打得很亮,為的是讓大家能更清 楚看到師父,不是因為我需要。所以什麼燈都好,能看到師父就可以,何 況那些木頭的佛,晚上沒有人來看,信徒要觀光都是白天才來,所以根本 也不需要什麼燈。而且現在寺廟都有電燈,開燈很簡單,大家一起唸早晚 課時再打開就好。



其他還有很多要注意的地方,師父也講不完。重要的是,任何的 昆蟲、小蟲,我們能避免殺生的時候就避免:稻、草、樹木也是一樣,能 免則免。當然,不能避免時就只好砍掉,為了要蓋房子,或是為了維持衛 生。總之,只有必要時才做,如果無緣無故,或是為了兇惡的心去破壞, 那就不一樣。

#### 不邪淫、不偷盜、不妄語

還有另外一戒,就是:「夫妻應相敬如賓,謹守忠貞,不要另有別的丈夫、妻子。」師父有解釋過為什麼,因為此生你有太多丈夫的話,下一次就沒有。比方說你有七位先生或太太,那以後七輩子你會沒有人要你,因為你曾經擁有太多了。就像你一個禮拜賺一萬塊,如果一天之內統統都花完了,常然那個禮拜就沒有錢用了。

還有另外一戒是:「不應該偷盜。」這個大家都知道,而且師父 也講過好幾次了。偷有很多方面,不是偷錢而已,如果你們餓了去偷沒關係,但是有錢就不能去偷。偷也包括隨便接受人家供養,而且也不應該暗示人家供養。有時候我們講話太多也是偷,偷人家的時間,人家已經沒有耐心,你還在那裡一直唸、一直唸,那個也是偷:或是有時候暗示人家給我們東西,那個也算是偷。



或是有的時候,東西應該賣兩塊錢,而我們賣十塊錢,又虛誇說這個很好,事實上它不怎麼好,只值得兩塊錢,我們卻賣十塊錢,騙人家多花錢買,這樣不行,也算是偷,不是真正去偷東西才算偷;或是我們去工作的時候,看老闆不在,我們就偷跑回家,這個也是算偷;或是工廠的東西,老闆沒有給我們,我們直接拿回家用也是算偷;或是住在團體裡面,東西很多,不過這都是為了買給大衆用的,不是專給我們自己用,如果沒有給我們,我們自動拿去使用也是算偷。

或是有的時候我們犯錯,人家問我們時,我們不承認,讓師父處罰整個團體,或是讓老闆罰整個團隊,那個也是算說妄語。我們做錯時承認就好,就沒事,不要連累到別人。師父有的時候也應該處罰那些人,因為他自己弄錯一點小事情沒關係,可是卻不講出來,結果越弄越糟糕,把整個團體都連累了。本來只是小事情不必處罰,結果因為連累整個團體,太



吵嘛!師父只好罰了。沒有講出來,讓師父必須責問整個團體,然後一個一個叫出來問,這時如果還是不講的話,那當然應該罰了,處罰是為了說妄語,不是為了犯小錯這件事。



另外一個戒律是:「對別人的東西,不要有貪心。」對於別人的東西我們不能貪,給我們都還不拿,何況去貪別人的。師父曾經講過,人家供養我們東西,如果我們不值得卻接受,就是在收人家的業障而已。因為我們不曉得什麼時候我們值得供養,所以最好不收,除非人家真的勉強我們,沒辦法拒絕,那當然收下來,然後送給別人也沒關係,或是再回送另外一件東西給對方。

我認為中國人很了解這個法則,所以新年的時候,大家才互相送禮物,送來送去,久了以後,那個本來送出去的禮物,可能又回到你那裡,是不是這樣子啊?也好,這樣不會欠人家。美國人也有一種傳統,就是如果兩個人出去喝咖啡,大家各付各的,這樣也好,不用什麼假禮假貌,然後你喝多我喝少(師父及大衆笑),就不好意思了。



悠樂以前有一個很好玩的故事。有兩個人一起出去吃東西,他們吃「波羅蜜」,波羅蜜是外面有刺的一種很醜的水果,胖胖的很大一粒,裡面有很多核仁,核仁外面包著很甜的果肉。他們兩個約好說:我們當然不曉得誰吃多、誰吃少,等一下算那些核仁,就知道我們應該付多少錢。兩個都同意後,就去合吃一粒很大的波羅蜜。

第一個人吃得很坦白,第二個人他把那些核仁都吞進去(師父及大衆笑)。第一個人有看到,不過沒有講什麼,等自己吃完了以後,忽然說:「我肚子好疼啊!我肚子好痛哦!」在那裡滾來滾去哇哇叫。第二個人還沒吃完,在那裡邊吃邊問說:「你怎麼啦?為什麼肚子痛?」第一個人說:「我剛剛不小心吞下去一顆核仁,現在它長大了,哦!越長越大,喔!現在長到這裡來(師父比胸部),喔!又長到這裡來了(師父比喉嚨),唉呀!趕快想想辦法!怎麼會長這麼快?」另外那個人聽到怕死了,說:「你吞一顆核仁而已,就長這麼大了(大衆笑),那我已經吞五顆了怎麼辦?」(師父及大衆笑並鼓掌)你們不要吞核仁哦!(師父及大衆笑





# 如果上帝賜我一個孩子, 我保證讓他終生服侍上帝!

有個村莊叫做諾瑪斯,這個村莊位於耶路撒冷附近的一個山丘上,一個名叫以利加拿的人住在這裡,他有兩個太太,其中一個叫做佩妮娜,她生育了很多男孩和女孩,另一個太太哈娜則一個也沒生。哈娜對自己沒有小孩這件事感到很難過,儘管她知道她的先生是比較愛她的,不過她還是覺得很難過。

每一年,她先生都會帶整個家庭到一個叫示羅的地方,去崇拜他們所謂的上帝。崇拜完之後,他們會舉行一個宴會,大家聚在上帝的殿堂裡面。那個有很多小孩的太太,總是被她的小孩圍繞著,而哈娜卻始終都是自己一個人。

哈娜眼看佩妮娜有那麼多人圍繞,然後再看看自己,就讓她格 外地感到難過。當餐會結束,她離開熱鬧的宴會,一個人孤單地走到 一個人孤單地走到 一個人孩單地走到 角落去。她心中非常痛苦,她告訴上帝她内心的悲哀,然後她祈求上



帝:「如果您賜我一個孩子,我向您保證,我會讓他終生服侍您!」

## 上帝聽見哈娜的禱告

上帝聽見了她的禱告,就像平常祂聽到我們的禱告一樣,不過祭司艾利看到哈娜,卻以為她是喝醉了酒。哈娜就跟他說:「祭司,你不要以為我是壞人,我也沒有喝醉酒,我只是感到很不愉快、很憂愁。」然後她把自己的情況告訴祭司。艾利就告訴她:「妳如果希望得到平和,妳可以祈求上帝,賜給妳所渴望的孩子。」哈娜聽了祭司的話,感到比較舒服,就擦乾眼淚回家了。

上帝果真回應了她的祈求,送給她一個很漂亮的小孩,她為他取名叫撒母耳。哈娜說:「如果我的小孩長大一點,我會把他帶到示羅讓他出家,他會待在那裡終生服侍上帝,這是我給上帝的承諾。」哈娜也確實依照承諾,把小孩帶去給艾利祭司,她說:「上帝回應我的禱告賜給了我這個小孩,現在我把他交給你,因為我要把他還給上



帝。請你好好照顧他,並且訓練他替上帝工作。」幾天以後,他們全家 就回諾瑪斯夫了,不過卻把撒母耳留下來,讓他跟艾利祭司在一起。

上帝知道哈娜把她的小孩留下來,骨肉分離對哈娜來說是非常痛苦艱難的決定。不過上帝並沒有讓哈娜失望,隨著時間過去,祂又給了她三個男孩跟兩個女孩,讓她能夠發揮母愛,照顧更多的小孩。每一年,當他們去示羅的時候,哈娜都會去看她的小孩撒母耳,將自己親手做的新衣服帶給他。

現在撒母耳已經長大,成為一個很可愛的大男孩了,每個人看到他都很喜歡。艾利祭司也老了,很快地,艾利的小孩就準備接管上帝的殿堂。可是艾利的小孩卻不像他們的父親那樣,他們都很貪心,對上帝沒有愛也沒有尊重。上帝警告艾利,祂不會把祭司這樣的工作交給像他的小孩那樣子的人,上帝說:「我會選擇一個祭司,這個祭司必須對我忠誠、聽我的話,做我所要求的每一件事。」



## 上帝呼喚撒母耳

有一天晚上,撒母耳睡在上帝的殿堂裡面,那時候他很清醒,然後他聽到有一個人叫他的名字,撒母耳就跑去艾利那裡,可是這個老祭司並沒有叫他。這種情況又發生一次,撒母耳又問艾利:「你叫我嗎?我在這兒。」可是艾利並沒有叫他,不過這個老祭司知道一定是上帝在呼喚撒母耳。所以當這個聲音第三次響起的時候,撒母耳就回答了,因為艾利有教他,再聽到聲音的時候應該怎麼說。這個時候撒母耳就對上帝說:「說吧! 称的僕人正在聽。」上帝就對撒母耳說:「我要處罰艾利的小孩,他們家沒有一個人可以成為我的祭司。」

第二天早上,當艾利問撒母耳,上帝對他說了什麼話時,撒母耳並沒有告訴艾利昨天晚上上帝對他說的那些話。這個老祭司就命令撒母耳一定要告訴他,撒母耳不得已只好講了,艾利聽了以後感到很難過,不過他說:「讓上帝做祂認為對的事情。」

一段時間之後,以色列人跟一個叫做菲利士的民族交戰,以色



列人戰敗,所以以色列人就運送一個很特別的盒子「法櫃」到示羅去。這個法櫃裝載著上帝的法力,他們認為有這個法櫃在戰場上,會帶給他們幸運,由艾利的兩個小孩護送法櫃到營區裡面。不過,這個盒子似乎對他們也沒有什麼幫助,菲利士人還是贏得了這場戰爭,他們不但拿到這個聖盒,又把艾利的小孩都殺了。艾利現在已經非常非常老了,兩眼幾乎都瞎了,當他聽到這個可怕的戰敗消息之後,他就跌斷頸子死了。

菲利士人凱旋回到他們的城市,並且把這個聖盒供奉在他們「大袞」(大袞是菲利士人的神像)的寺廟裡面,作為他們的戰利品。第二天,他們的神像——大袞的雕像倒下來,平倒在聖盒的前面,鼻子都塌了。他們就把這個神像又放回原處,不過第二天早上,它又一樣地倒了下來,這一次都攪成一團了。隨後瘟疫開始在這個城市蔓延開來,大家都感到非常恐慌,他們說:「以色列的上帝現在開始工作了,讓我們趕快拿走這個聖盒。」



所以他們就把它送回到迦特這個地方,可是瘟疫一樣繼續蔓延,並沒有減少。這個時候菲利士人感到很擔憂,而且也感到很混淆,他們就跟自己的巫師以及祭司商量:「我們趕快把這個盒子送回以色列,然後再送一些禮物供養上帝。」現在他們害怕以色列人的上帝,認為祂是真的上帝、法力無邊。

族裡那些聰明的人給了這樣的忠告:「只有送回法櫃,你們才 能夠痊癒。你們要記住上帝以前對埃及人是怎麼做的!」所以他們就 把這個盒子放在牛車裡面,套上兩隻牛,把它帶走了。一邊留意觀看 以後會發生什麼情況。

這兩隻牛很溫馴,就像受過訓練一樣,帶著這個盒子越過邊界,往前一直走到以色列一個叫做伯斯麥的地方。牠們到那個村莊以後,居民們看到上帝的聖盒又被送回來,都欣喜若狂。這個時候, 菲利士人才知道以色列的上帝是應該被好好尊敬的。(撒母耳記上 1:1-6:15)



# 供養上帝是最好的方式

這個故事讓人感動的地方在哪裡,你們知道嗎?就是這個女人非常 渴望小孩,為了沒有小孩,她感覺到這麼孤單、痛苦,被人取笑,所以才 跑到上帝面前哭訴。即使這麼渴望,可是生了一個小孩仍拿去供養上帝。 看到有人把小孩供養上帝,我都是很感動的,真的要心很單純才能夠這樣 做。如果是我們恐怕捨不得。因為這麼渴望才能夠得到一個小孩,卻能拿 去供養上帝,這真的是很難的事情。不過,也因為她供養一個小孩,才能 得到五個小孩。

所以才說人不應該貪心,不應該認為得到什麼就一定只有那樣而已,這可說不定!永遠不要忘記上帝,那我們什麼都會得到。如果我們想要得到東西的話,就應該知道所有東西都是祂的,祂給我們,我們也不應該認為是自己的,需要用就用,如果別的人需要用時也可以一起分享。供養上帝是最好的方式,我們越供養祂,就越能擁有更多的東西。

像哈娜實現承諾供養她的小孩給上帝,她也可以說:「我口說供養上帝,不過我不用給,我心供養就夠了。」我們常常會這樣講:「我有心就好了,我的誠心上帝知道,在哪裡都一樣。我小孩在這裡也是上帝的, 在那裡也是上帝的,既然在我旁邊也是上帝的,那乾脆留在我旁邊就好



了,上帝隨時都在,既然無所不在,祂知道我有心要供養就好了!」

不一樣!因為母子之情是很深的,真正要跟小孩分離是不一樣的,而且能放得下那個心,把小孩供養給上帝,才真的不一樣。不能說,「我心供養就好了,然後他在哪裡都是上帝的,在寺廟跟在家一樣。」我們心完全供養,跟我們口說不一樣:我們心放下,跟我們心放不下,是不一樣的。因為哈娜這麼誠心供養,上帝才感動,才再給她五個小孩。她本來不可能有小孩,根本沒有任何期望,結果上帝給了她六個小孩。

這不僅是小孩的問題,對任何的東西也都一樣,如果不貪心,什麼都放得下,我們會得到更多。真的,這是師父親身的體驗,我沒有給什麼東西卻拿不回來的,而且我根本沒有想過要再拿回來,它卻自己跑回來——它真的自己跑回來。

~清海無上師





## 放下,反而擁有更多

師父曾講過一個故事:有一位農夫出去耕田時挖到一個壺,他拿出來一看,哇!是真正的黃金,亮閃閃的。他就把它放在旁邊,繼續耕田,耕完田以後他就回家了,跟太太說:「嗨!妳知道嗎?今天我挖到一壺滿滿的黃金,亮晶晶的。」他太太說:「在哪裡?在哪裡?」他說:「還放在田地那邊,我挖出來就放在一邊。」太太說:「你怎麼那麼笨,怎麼放在那邊不帶回來呢?」太太臭罵了農夫一頓。

農夫說:「如果真的是我們命中該得到的,它會自己『爬』來這邊:爬到門口來的,我才認為是我的。黃金雖然是我挖出來,但並不是我的。」有可能那個人有修觀音法門才這樣講,不修觀音法門的人不會這樣想。他太太聽了氣得沒辦法講話。因為從家裡到田地很遠,不是那麼容易可以走到。那個農夫安慰她說:「沒關係,如果是我們的,它會爬到我們門口來。」他真的是講「爬」,他這樣用字比較好玩,不然黃金怎麼會爬呢?

他們談話的時候,剛好有兩個小偷在外面聽到了,這兩個人本來要去偷他們的東西,結果聽到那個故事,他們兩個高興死了,就不偷他們的小東西,趕快跑到他的田地那裡要拿那一壺黃金。到了那邊,果真看到一隻壺,他們就說:「唉呀!我們的命這麼好,一定會成億萬富翁啦!」兩個人在那裡跳舞唱歌一會兒,然後把壺打開看看。啊!裡面都是蛇,沒有一點黃



金,他們怕死了,趕快蓋起來,然後就把壺丟在那邊,自己趕快跑走了。

隔天早上,那位農夫又再去耕田,耕完以後,他看壺還在那裡,打開看到黃金還在裡面,他就蓋起來放著,再回去告訴太太:「我跟妳講,那個壺還在那邊,沒有人偷。妳這個老太婆太擔心了!」太太氣死了,說:「怎麼會嫁給這種笨蛋的丈夫,有黃金不帶回家,一天到晚在那裡看幹什麼?」農夫說:「不急嘛!如果是我們的,我跟你講過,它會『爬』到我們門口來!」他還是這樣講。剛好那兩個小偷又在外面想偷聽看看他們怎麼回事,聽到農夫的話,兩個人快氣死:「明明是蛇,他竟把它當黃金,好!我就讓它『爬』到你家門口!」他們兩個跑到田地去,看到壺還在那邊,打開來一看,還是滿滿的蛇在裡面鑽來鑽去。他們說:「好!我們一定讓它『爬』到他的門口。」然後他們兩個很辛苦地把壺帶到農夫家門口,放在那裡。然後兩個人還清清楚楚地再看一次,究竟是黃金還是蛇,確定還是蛇,兩個人好高興,躲在那裡等著隔天早上看好戲。

早上,農夫起來看到壺,就說:「嗨!老媽媽妳看!我跟妳講它會 『爬』到我們家門口!」農夫把壺打開後,兩個人看到滿滿都是黃金,就 帶進去,從此變成富有的人。那兩個小偷放不下,還繼續觀察,最後忍不 住問他們:「你們怎麼會把蛇當成黃金呢?」不過那個時候真的是變成黃 金,不是蛇。之前那兩個小偷看的時候是蛇,可是他們兩個夫妻看到的卻 是黃金。



然後小偷才坦白講給他們兩夫妻聽:「奇怪?怎麼我們看到的會是蛇,而你們看到的卻是黃金?」農夫就說:「註定是我的才變這樣,它會『爬』到我家門口,因為我根本不貪求它。」然後農夫可憐他們,也分給他們一、兩塊黃金。那時候,他們拿到的才真的是黃金,之前他們自己想拿的話就都是蛇。

#### 自然做事無需勉強

我為什麼講這個故事,意思是說,有時候做事自然就好,也不用太用力。有的人即使努力很多,也拿不到什麼錢,而有的人根本不管錢,錢卻一直跑來、用不完,都是因為人各有命。對修行的人而言,我們有上帝 - 最高的智慧,祂會照顧我們一切,只要我們相信祂,我們的生活會更舒適,即使碰到什麼情況,我們也會很自在活下去,不會擔憂那麼多。

像耶穌基督知道祂快要被釘在十字架了,雖然祂可以逃跑,不過祂還是承受苦難。祂明明知道,事先也已經跟徒弟講:「過一會兒你們就看不到我了。」可是祂仍舊接受安排,即使這不是一件愉快的事情。我們因為有信心、有修行,這些不愉快的情況會減少,因為我們心裡有安慰、有保險和安全感,有一種勇氣,所以我們可以比較勇敢地面對問題,並非我們能夠免除這個世界無法避免的問題。



世界上的事情我們永遠避免不了,即使你開車的技術是最好的,有時候也會碰到車禍,不是因為你開不好,而是別人開不好:你沒喝酒,但是別人喝酒。有時候你的技術好,不過你的車不好,例如輪胎破掉,或是碰到石頭,或是動物跑過來撞到你,或是有人忽然間衝到你的車前面,讓你來不及煞車等等,這些情況都會發生。所以做人真的很辛苦,如果沒有信心、沒有修行,唉!真的不曉得怎麼過!

為什麼大家喜歡跟師父修行,因為有得到利益。像生病有時需要開 刀,雖然知道開刀很痛苦,還是要去,不暫時忍耐痛苦一陣子,以後情況 會更糟糕。開刀完以後,還是要復健、保養自己,不是開刀就好了。同樣 的道理,我們也需要從工作中訓練自己,累積很多的工作經驗,才能得到 我們所要求的東西。所以修行不能要求師父只給你們甜甜、亮亮的方面就 好,如果這樣也不好玩。

## 頭腦要的不見得都好

你們看,像伊甸園這麼好玩、那麼舒服的地方,亞當和夏娃他們兩個仍然感覺到無聊,無聊到去聽蛇的話,吃一顆無聊的水果。我想一定不好吃,水果那麼多,不缺少什麼,何必再吃那一個呢?整個伊甸園全部都是他們的,只有那棵樹的水果不能吃,結果他們也忍不住。因為感到太無聊,



即使擁有那麼多東西,仍然不滿足,又想要別的,只為了自己想要有點變換。

修行有的時候當然很困難,這個師父知道。有時候我們信心退轉,因為我們所要求的東西得不到,或認為上帝不照顧我們,或師父的力量不在乎我們等等。事實上卻不是那樣,而是有時候我們要的東西對我們不好,像那個水果一樣,上帝說不要吃,不是因為上帝要留給祂自己,而是它對人不好,吃了以後頭腦就真的轉變成不一樣了,他們兩個都變得不單純,開始複雜了,開始知道羞慚,開始分別什麼好、什麼壞,弄得很亂,不再像小孩一樣,不再像以前那麼單純、那麼愉快地生活。

同樣,我們頭腦要很多東西,並非每樣東西都對我們好,所以當我們要求亂七八糟的東西而得不到時,會怪說:「上帝不照顧,師父沒有聽我的祈求……」但不是這樣子的,連師父也要依照規矩做事,我也不能避免開刀的事情。像醫生也是一樣,當他需要開刀,他還是要接受別人為他動刀,不能因為他是一位操刀技術最好的醫生,生病的時候就不讓他人開刀,畢竟他不能為自己動刀。

像維摩大師生病時,人家就問他:「你為什麼病呢?」他說:「衆生病,所以我病。」他不病不行,有時候他也要生病,讓人知道大家都一樣,不然大家會認為當明師,生老病死都可以免。這太棒了,然後大家都貪圖當明師,而沒有勇氣當人,只想避免做人的責任,或是避免當人的痛苦。



所以多數所謂的大明師還是痛苦,還是示現疾病,顯露出他的苦難,這都是為了安慰衆生,讓他們明白大家都一樣。如此當我們痛苦的時候,才會記得連我們師父也病,何況我們呢!如果當一位師父每天都太快樂的話,大家也會懷疑:「他一定是鐵或是銅鑄成的,跟我們不一樣,難怪他可以修行成就,我怎麼行呢?我這個人跟他不一樣。」其實大家都一樣,身體的構造都相同。

真正的明師很平常,跟大家一模一樣,他有什麼你也都有,只是他 能夠運用他的材料在比較好的方面,一般的人也有一樣的材料,但卻用在 不好的方面。比方說我們有人類的感情,而一位成道的明師也有人類的感情,不過,他用感情是為了要幫助人,要同情人家,讓人家知道,他了 解人們的心情,因為他自己也有感情。明師使用感情是為了要跟人做同 伴,因為這樣簡單讓人拉近距離跟他聊,人與人之間聊了以後感情就比 較深了,也比較簡單度他們。我們普通人用人類的感情則是為了要綁別 人、綁自己。

所以雖然是同樣的事情,用途卻不一樣。像錢,兩個人有一樣的錢,一個是用來恐嚇別人,強迫人家的太太、美人,或是用來賄賂,做無聊的事情;而另一個是用錢去幫忙窮困的人,做好事。雖然錢的價值都一樣,不過用處卻不一樣。







耶穌基督誕生時,上帝的榮光照耀四方,其中有一道光特別 亮,大家都必須矇住眼睛。從那道光芒中,傳來上帝派遣的天使的聲 音。天使說:「不要怕,我為你們以及世人帶來了好消息,救世主已 經降臨,祂是上帝允諾的王,今天在伯利恆誕生,你們將見到聖嬰在 馬槽裏安睡。」然後,牧羊人看到一大群天使都在讚美上帝:「榮耀 歸天上的主,和平屬於地上愛祂的人們。」

天使走了以後,天空重歸於黑暗。牧羊人彼此交談:「我們 必須去伯利恆,才能知道發生了什麼事。救世主已經誕生,祂要來拯 救世上萬民。榮耀歸於主,榮耀歸於耶穌基督,榮耀歸於祂所有的子 民。」阿門。(路加福音2:8-21)



#### 耶穌的犧牲喚醒沈睡的世人

距今兩千年前,一位偉人誕生在人間。祂太偉大了,我們找不到語 言讚美祂,只有上帝知道祂偉大之處,我們人類無法明白,除非我們變成 和祂一樣偉大,才能了解。

現在我們常自問:「為何耶穌基督會在傳福音的使命達到顚峰之際,卻這麼快就去世了?」如果耶穌不是在如此短暫的時間內,以這麼悲慘的方式離開地球,或許他的名字到如今早就被人遺忘。上帝讓耶穌基督以這種方式犧牲,整個世界才會記得祂,以後不管其他的使者以何種名字降臨世界,我們才會珍惜他們。

從古至今,世界的問題層出不窮,人們一再地犯錯,又忘記上帝,所以,上帝才必須不斷派遣使者來提醒我們。耶穌基督雖然只和世人共度非常短暫的歲月,但因為祂離開世界和復活的方式,使祂成為最受懷念的使者之一。我們或許會說:「偉大的上帝之子,祂有偉大的力量,又行這麼多神蹟,為什麼祂不改變自己的命運呢?為何祂必須死得這麼悲慘呢?」耶穌基督必須這麼做,不然的話,世界的人不會從睡夢中驚醒,我們會以為世界是永恆的,以為明師會永久駐世。

在耶穌基督之前,也有其他明師降世,但是大家不會那麼懷念祂們, 至少不像懷念耶穌基督那般。因為耶穌基督是上帝之子,所以當我們想念耶



穌基督時,就是在想念上帝,會得到上帝的加持。換句話說,耶穌基督是上帝在地球上的化身,祂匆匆地離我們而去,目的就是要將世人從沈睡中喚醒。

## 謙卑順服上帝的旨意

幾千年後,只要我們仍然記得耶穌基督的事蹟,我們就會受到衝擊。因為在地球上的生命是有限的,即使是上帝之子也難逃一死,每個人到頭來都得走。即使像耶穌基督這樣的偉人,也無法永保肉身,不能免於世人粗暴無明的對待,我們又怎麼能夠覺得安全呢?

這就是為什麼耶穌基督如此謙卑地承受刑罰,而這個刑罰並不是祂原本應得的,祂是為了我們每一個人而受苦。所以,如果說耶穌基督用祂的血洗淨世人的罪,也並非言過其實。連他那麼偉大的人,都願意以這種方式承受屈辱,那麼當我們想到耶穌基督時,我們就會領悟到一些事情——至少我們會記得肉體和世界是無常的,並且從中學到謙卑的功課。

耶穌基督是如此謙卑地臣服於上帝的旨意, 祂說:「上帝的旨意必得成全。」否則, 祂可以逃走。我們都知道, 耶穌基督有很多神通,包括隱身術,但是, 祂寧可遵從上帝的安排而受死。所以,每當我們想到耶穌基督時,我們應該自問我們是什麼人?有什麼資格驕慢?憑什麼忘記上帝



的旨意、不順服上帝 ? 不過,記取教訓並不是一件容易的事。如果我們都 能學會記取教訓,那麼耶穌基督的犧牲也就值得了,我們也才有資格當耶 穌基督的門徒。

上帝安排的每一件事情都有它的道理,師父所規定的戒律及打坐時數,也是有原因的。你們必須付出努力,只有藉由付出努力的過程,最後你們才會了解,無需憑靠人類刻意的努力,上帝已經安排好一切,一如耶穌基督所示現的典範。耶穌基督在十字架上受難而死,就是給世人一個完美信靠上帝的榜樣。如果我們知道這一點,並好好學習,我們就是一個好的基督徒。耶穌基督在他偉大而短暫的使命生涯中,一直在教導我們這個道理,聖經也一再地強調:「先找尋上帝的天國,然後你們就會擁有一切。」「你們不要為了明日而擔憂,照顧好今天就夠了。」「不要擔心你要吃什麼,要穿什麼,看看山谷中的百合,如果天父照顧山谷中的野百合,祂怎會不照顧我們呢?難道我們還不如山谷中的百合花嗎?」(馬太福音 6:28-29 )

## 儘可能記得上帝

但是,當年有許多人並未留意耶穌基督所弘傳的訊息,直到今天, 還是有很多人聽不進去,儘管他們自稱是基督徒。每一年,我們都應該慶



祝耶穌基督的生日,並且要竭盡所能去懷念上帝、臣服於上帝的旨意,並 提醒其他人如何信靠上帝,最起碼也要試著想念上帝。

上帝就在我們的裏面,不過,如果我們太忙碌,只想著其他的事,只渴求其他的事,當我們的內心不寂靜,上帝就沒有機會把祂的訊息傳達給我們,或是透過一位在世的使者與我們聯繫。我認為,耶穌基督犧牲自己,就是為了讓我們得到這個教訓:「不要把你們的財寶放在世上,在這裏它們會遭蟲蛀及毀壞:要把你們的財寶放在天國,因為天國是永恆的。」

我們要如何把自己的財寶放在天國呢?是打造一個保險櫃,並把金錢放進裏面嗎?不需要。在天國裏,我們無需金錢,每一樣東西都充分供應,我們無需開口索取。那麼,何以耶穌基督說我們應當把財寶放在天國呢?這句話的意思是說,我們該積功德、愛上帝。

要如何愛上帝呢?應該要信奉上帝的指示。上帝戒律只有十條,而且都很簡單,當我們拿十誡和世上的種種的考驗、困難相比較:當我們拿十誡和維持婚姻、工作、求學所須經歷的各種障礙、難題、忍耐比較時,我們就會了解,十誡真的都很簡單。

我們接受世上的每一件事情,是為了什麼呢?每個人一天大約吃三



餐,衣服也只穿幾件而已,但我們卻如此賣力的工作,忍受所有的事,為了要保住飯碗,要取悅上司,就得遵守工廠的每一條規定,而上司給了我們什麼呢?並不多。如果我們服從上帝的指示,上帝會給我們一切,可是我們卻予以忽視,只因為我們看不見上帝。

然而上帝很自在,祂不會對我們說:「喂!你沒遵守指示!」所以,我們不畏懼祂,但卻畏懼我們的上司,畏懼我們的親友、妻子、丈夫等等。如果我們結了婚,有個難以取悅的丈夫或妻子,他帶給我們很多麻煩,我們都會忍受下來,因為我們愛自己的配偶,或者是懼怕他們。可是,我們並不敬畏上帝,也不遵守上帝的指示。

## 「不殺生」包括不殘殺動物

許多人問:「何必吃純素?」因為在十誡中的第一誡就說了:「不要殺生。」萬物都是上帝創造的,我們無權加以毀滅,況且上帝從未允許我們殺生。根據舊約的記載,上帝不曾允許我們殺害動物。祂只說過:「治理牠們,以牠們為伴。」而且,祂說祂為每種動物準備了各式食物。祂也說:「我創造了地上的青草和樹上的果子,它們外觀美、味道好。這些是你們的食物。」(創世紀]:29-30)



我從不曾在聖經上看過那一句經文說:「動物是你們的食物。」 新約和舊約聖經都不曾說過類似的話,上帝不曾說過這種話。摩西或許曾 允許某些人殺動物,因為當時的人們互相殘殺,所以摩西才不得不說:住 手!住手!殺動物好了,情況也許是這樣。因為他不能告訴人民什麼都不 要殺,只能將殺戮減到最小程度。

不過,這一切並非是上帝的旨意,而是人類的意願。因此,上帝多次毀滅地球,或至少毀滅地球上的某些地區,這種情況曾經一而再、再而三地發生。現在,如果我們回顧人類歷史,當上帝毀滅世界上的某些地區或整個世界時,這些地區裏的所有人類都會死掉,但不是所有的人都曾經殺人,有些人甚至還是小孩,有的是病人或殘障者。那麼,他們究竟做了什麼事,才引起上帝的盛怒?他們並未殺害任何人。如果我們假設不可殺生只意謂著不可殺人,這些兒童可曾殺人?那麼,究竟為了什麼理由?一定是因為吃肉的關係。

我記得聖經上記載,上帝說:「不要殺牡羊、公牛來獻祭我,因為你們的手沾滿了無辜的血,你們必須懺悔,並停止罪行,不然我不會聆聽你們的祈求。」一定是我們不了解上帝的十誡,所以,上帝才用毀滅性的災難來提醒我們,試著將我們從無明中搖醒。如果我們非常喜歡肉,會引發其他的欲望,隨後,我們可能會犯下更大的錯誤,到時就更難脫離這個世界。因此,「不可殺生」才會是第一誡。



#### 我的國在天上

耶穌基督還很年輕就走了,因為祂要為我們立下好典範,提醒我們不要執著這個世界,上帝的國度裏有更為永恆的境界。耶穌基督沒有拒絕死亡,祂不曾抗議,因為祂確信有天國,所以祂總是說:「我的國在天上。」祂為我們立下完美的典範,要我們不懼怕死亡,要我們對上帝有信心。耶穌基督說:「在天父的國度有許多華廈。」既然我們在天上的父有很多華廈等我們去住,我們為何還執著這個充滿痛苦而又短暫的世界呢?

耶穌基督在十字架上受死,包含了許多深遠的意義和道理,如果我們思考耶穌受難的事蹟,我們會得到很多啓示。當時耶穌基督很年輕,非常年輕,祂本來可以有個美麗的愛人,好好享受這個世界,至少在祂出名後,有這麼多人愛戴的情況下,祂完全可以如此做,然而,祂沒有。當祂不得不走時,祂就走了,既未執著名譽,也未執著世人的愛。耶穌基督都能如此放得下,我們還有什麼好執著的?

更何況我們擁有的並沒有那麼多,或是我們的年紀比耶穌基督大得多,或者我們長得不如祂好看,不如祂睿智,不如祂廣為世人所愛戴,也沒有祂這麼受尊崇、被人追隨。耶穌基督曾花十年的時間遊遍世界各地, 學習很多事情,也擁有很多神誦,祂能達成任何祂想要的事情,甚至能把



水變成酒,但祂還是全部放下了。我們為了一點果汁就得辛苦工作一整 天,不過還是放不下世界(大衆笑)。

因此,耶穌基督必須透過無言的犧牲來樹立典範。為了這個緣故, 我們懷念祂,為了這個緣故,人類至今仍為耶穌基督流淚,包括我在內。 最近我重讀聖經,讀到人們如此對待耶穌基督時,噢!我好傷心、好痛 苦。有一次我獨自在房間放聲大哭,不斷呼喚耶穌基督的名字。當然,我 也了解這是上帝的旨意,了解上帝自有其目的。然而,我們擁有人類的肉 體和心靈,有時難免會流露出人類的感情。

我們要向耶穌基督表達感恩之情,最恰當的方式,就是遵從耶穌基督的教誨過日子,並服從上帝的指示,因為祂說:「如果你愛我,就服從我的指示。」上帝要的也只有這樣而已!我們服從指示,對上帝和耶穌基督而言並無好處,只對我們自己有好處。上帝和耶穌基督對我們都一無所求,但是上帝知道,耶穌基督也知道,如果我們遵從指示,我們的世界會變得更美好,我們會獲益良多,身心更和平、更快樂。上帝希望在我們停留世間的短暫時期內,也能享受到一切喜悅和舒適,讓我們自身也能顯現榮耀,上帝不要我們的人生痛苦不堪,或遭遇不幸。



#### 敲對天堂之門

但是,我們有時候無法遵守指示,因為我們感覺到上帝遙不可及,所以就忽略上帝的誡命。等我們遭遇災難、承受痛苦時,才哭喊著向上帝 禱告。那時,上帝又會派遣使者下來,這位使者用的名字可能不同,他來 是為了提醒我們,教導我們獲得永恆快樂的方法。耶穌基督也曾說:「上帝會派遣聖靈來安慰我們。」意思是說,當世人的生活方式需要修正時,同一個聖靈會以不同的肉體下凡,來慰藉人類的心靈。

如果有任何人所教的道理,所給我們的安慰,跟耶穌基督一樣,如同聖經上描述的那樣,我們就該知道,祂是上帝差遣來的。我們可以從中選擇一位,一位便已足夠了。要是你們不認為祂是上帝的使者或是聖靈下凡,那麼至少要遵守上帝的戒律,並時時向上帝禱告,時時想念上帝。若是不這樣做,耶穌基督的恩典便降臨不到我們身上,祂的犧牲也白費了,我們對耶穌基督的感恩之心又在哪裡?

或許你們會說:「耶穌基督降臨人世並已洗淨我們的罪,我們何需 再懺悔、思念、禱告?」但是,我們仍然必須如此做。「叩門,就給你們 開門,祈求,必定得到。」(馬太福音7:7)現在我們必須敲門、必須祈 求,否則,上帝會說:「不必費心叩門,不必費心祈求,反正我都會給你



們的。」在伊甸園內,上帝確實曾經如此照顧過我們,但我們卻不感激。 所以,上帝只好送我們下來這裏,透過種種磨難讓我們學習。我們現在應 該要加快學習的步伐,才能再回到伊甸園。現在,我們必須祈求、必須叩 門,上帝不會再平白送給我們。

如果我們相信耶穌基督已經洗淨每一個人的罪,那為什麼那麼多基督徒仍然在受苦?這其中一定有什麼原因,或許是我們不夠真誠,或許是我們的了解不正確,或許我們沒有從內邊和上帝溝通,因為我們尚未找到內在的天國。耶穌基督說:「天國在你的內邊。」但是如果不知道路,我們是尋不到天國的,也得不到耶穌基督的恩典。就像我們的父親遺留了大筆財富給我們,可是我們不知道鑰匙放在那裏,不論我們說多少遍:「我有財產、我有財產、我有財產!」都沒有用。所以,如果我們能自行找到它,那很好:萬一找不到,我們就該請教知道的人,直到我們找到答案為止。

我們應當去敲每一扇門,直到敲對那扇開啓天堂之路的門。否則, 我們的生命很短暫,並且充滿了危險,完全無所依靠。

好了,師父不想說太多,讓你們休息,回家繼續過節。



問:成明師之後還會有恐懼、懷疑或忿怒嗎?我們說耶穌是明師,可是根據聖經記載,耶穌即將被釘在十字架的前一晚,祂也感到害怕,甚至死前還哭泣:「上帝啊!為什麼棄我不顧?」請您解釋,如果連耶穌都還有恐懼和懷疑心的話,我們怎麼可能沒有呢?

答:明師有可能仍然會恐懼和懷疑,但是那種恐懼和懷疑不像凡夫那樣根深柢固。如果耶穌連被釘在十字架上都不怕的話,祂的犧牲就不是那麼偉大了!祂害怕,但還是接受了。而我們如果害怕,人意趣掉,不是嫁禍別人,想是想辦法逃走,我們會想辦法讓剛有不是就是差別所在。開悟之機仍然有感覺、有情緒,這些生而有之的感情,又如何能可,但是隨時可以將它收回,或者用這些恐懼或情緒來利益不會,是為有感覺、有情緒,這些生而有之的感情,又如何能可,如果連感覺、情緒都沒有了,又如何能可,如果連感覺、情緒都沒有了,明師有時候也是受徒弟們的恐懼影響才害怕,為了讓徒弟不害怕,他只好產擔徒弟的害怕。明師既有恐懼,但也絕不會恐懼,明師知道祂必須害怕,可是祂不怕那個害怕。~清海無上師







們知道耶穌基督為什麼出名。因為祂是明師,明師是什麼。就 是一個很了不起、很有智慧的人。耶穌是上帝送來這個世界, 讓祂長大後去幫助世人靈魂的提昇,而不是幫助賺取錢財——錢,耶 穌基督沒有,不過祂的道德、智慧都很高,所以很多人敬愛祂。

耶穌基督長大以後,學什麼都很快了解,既聰明又很善良,所以很多人都喜愛祂,祂的父母很愛祂,上帝也很愛祂,祂是個很清秀又很聰明的男孩子。每一年,耶穌基督的父母,約瑟夫和瑪利亞,都會去耶路撒冷參與猶太的聖會。他們參加法會為了感激上帝,感激祂自古以來都幫助猶太人,又特別照顧他們,把猶太人從埃及的奴隸生活中解救出來。每年他們都會慶祝一次,感激內在的上帝、內在的師父,那個時候他們一定有明師。

當耶穌十二歲時,祂很高興地跟父母一起去耶路撒冷。他們熱鬧的慶祝,度過了一個很興奮、很高興、很歡喜、很快樂的一天。當聖會結束時,瑪利亞和約瑟夫準備要回家去,但因為小孩子常常都是走在前



面,或是跟不上父母的腳步,所以他們兩位沒有特別注意到耶穌是否在身邊。到了晚上,天黑了以後,他們找不到耶穌,才知道祂不在了。他們問同行的朋友,但沒有人知道耶穌跑到哪裡去。一個十二歲的小孩會去哪裡呢?瑪利亞和約瑟夫非常擔心,因而整晚睡不著。隔天早上,他們再回去耶路撒冷找耶穌,找了一整天才終於找到祂。你們猜猜看,他們在哪裡找到耶穌呢?(大衆答:教堂。)對了!祂在一個教堂裡面。

那時,耶穌跟一些修行的人坐在一起,並且詢問那些法師們有關上帝的法律、道德方面的問題。這種修行的問題,通常是大人才有興趣的事情。在那裡的每個人都很高興又驚訝,十二歲的小孩,怎麼會對修行那麼有興趣,對上帝那麼崇敬,又會問那麼多聰明的問題。你們知道,如果我們要問問題,不聰明的話,有的時候也問不出來。像你們在學校也是一樣,老師問:「你們懂不懂?有誰要發問?」這時候有的人會問很聰明的問題,有的人卻問很笨的問題。耶穌基督不笨,祂問的都是很聰明的問題,所以大家都感覺到既驚訝又歡喜。



當祂的父母找到祂之後,聖母瑪利亞就問祂:「你為什麼這麼做?為什麼自己跑掉也不跟我們講?讓我們好擔心、好擔心,整個晚上都不能睡覺。」她叨唸祂,就好像一般的父母一樣。如果你們不乖,或是跑掉不見,當父母找到你們的時候,也會在那裡叨唸,是不是?特別是做母親的,一定唸的特別多。

耶穌對她的問題感到很驚訝,祂認為祂的母親不應該問這種問題,祂沒有直接回答,反而問祂的母親說:「你們為什麼不知道我在這裡呢?你們應該了解我當然會在我父親的家裡面。」祂意思是說教堂。祂很驚訝地這樣問祂的母親。瑪利亞和約瑟夫不曉得怎麼回答祂的問題,有可能他們並不像耶穌這麼開悟。(路加福音路2:40~2:49)



#### 在我父親的家裡面

父母不一定比小孩聰明,因為有的小孩是神童,才十歲、七歲、四歲就已經很了不起,會問很多問題,讓他的父母沒辦法回答。瑪利亞和約瑟夫忘記耶穌不是普通的小孩,他們忘記上帝才是耶穌基督的父親,耶穌只是借他們的身體生出來,然後撫養祂一段時間而已,他們不是耶穌基督真正的父母。不過耶穌還是跟他們一起回去,回家以後,耶穌也還是跟以前一樣乖。

為什麼耶穌基督對教堂和上帝的教理這麼有興趣?你們小孩子知道嗎?(小孩答:我知道。)你怎麼知道?(小孩答:因為祂是神子。)對!因為祂是天之子、是神子,祂生出來已經有開悟的品質,因為祂生生世世都有修行,祂就是上帝的兒子。不過我再問你們一個問題,如果耶穌基督是神子,那你們是誰?(有的小孩答:人!)你們是人啊?你認為你是誰?(有的小孩答:我們是修行人。)你們是修行人,這個回答比剛才的還好一點,因為你已經印心,知道怎麼回答,他還沒有。是的,「我們是修行人」,能如此回答很不錯!

還有誰有不一樣的看法嗎?我們是什麼人?(有人回答:上帝的兒子!)上帝的兒子,誰敢這樣講?請臉露出來給我看,你是上帝的兒子嗎?



他什麼時候告訴你的?(答:大家都是上帝的兒子,出生做人就是上帝造出來的,所以是上帝的兒子,這是師父講的。)師父講的嗎?(師父與大衆笑)照著師父的話講有什麼好處,我還以為是你自己悟出來的。

既然我們都是上帝的兒子,那為什麼你和耶穌不一樣呢?(答:跟他們那個時代的品種不同。)這看法太開悟了,如果是品種不同,那我們應該投胎當猶太人才能夠當上帝的兒子了?什麼品種不同,你剛剛不是說師父講,大家都是上帝的兒子嗎?(答:他們那邊的品種跟中國的品種不一樣。)我們每個人都是神子,都是上帝的兒子,不過有一些比較乖,有一些比較不乖。

# 同樣是上帝的兒子

就像一個家庭有三、四個小孩,也是同樣的父母生出來,但是有的小孩很乖,有的小孩很聰明,有的小孩比較調皮,有的小孩比較笨:有的很好看,有的不好看:有的殘廢,有的精神不太正常。同樣的父母生出來,父母也沒有分別心,不能說:「我生這個兒子出來一定很聰明」,然後生另外一個小孩卻說:「這個小孩,我還沒有生出來,不過我已經討厭



他了,一定要讓他很醜。」沒有父母會這麼想。大家都平等生出來,父母也同樣平等愛他們,結果有人很醜,有人很漂亮:有人很乖,有人很調皮:有人很笨,有人很聰明。

其實,我們都是上帝的兒子,不是耶穌基督一個人而已。但是因為祂已經認識誰是祂的父親,所以祂可以正正當當說:「我知道我父親是誰。」我們因為跟父親隔開,所以我們還不認識祂。事實上,我們也是跟耶穌基督一樣,我們也有像耶穌基督一樣的地位,而且一點也不比祂差。只是耶穌基督全心全意地想念祂的父親,那個真正的父親、天公、上帝,所以祂一天到晚要求上帝顯現給祂看,讓祂知道父親在哪裡,父親如何對待祂。我們則是一天到晚想念婆娑世界的親戚朋友,沒有想念我們真正的父親,真正的父親沒有辦法強迫我們想祂,也沒有辦法出現給我們看,因為我們太忙,不想看祂。我們忙什麼?忙世界的事情,忙名利,忙做這個、做那個,忙照顧在這邊所謂的親戚朋友。

在這個故事裡面,耶穌基督沒有說:「你們是我的父母。」祂真正 了解祂是上帝的兒子,所以祂跟祂的父母說:「你們怎麼不知道我在我父 親的家?你們應該了解,我當然是在我父親的家,做我父親的事情。」十



二歲而已, 祂已經有這種感覺, 知道自己是誰, 祂認識那個造化的力量, 不認識人類無常的關係和無常的感情, 也不承認這份無常的感情。耶穌基督十二歲已經認識祂跟上帝真正的關係, 不過祂對祂的父母還是很孝順, 回家後還是當一個乖小孩。

我們修行的小孩也要一樣,雖然知道世界無常,任何的親戚朋友都是因果造成的,我們真正的父母是造化,不過我們在這個世界,對親戚朋友、老師、父母,還是要乖乖聽話,要尊重長輩、尊重父母、尊重老師,對朋友、親戚要有愛心,像耶穌基督一樣。連耶穌基督都還尊重祂的父母,何況我們呢?雖然祂已經認識祂的父親是最高的上帝,祂還是盡好對世界的責任,何況我們還不認識上帝,小孩聽懂嗎?聽懂就好,那現在可以回家了。



清海無上師以中文講於福爾摩沙澎湖1989.3.6



一天,很多人來看耶穌,包括祂的門徒和信徒。信徒是相信不 過沒有跟從祂學習的人,可能是沒有印心學觀音法門。這些人 來跟隨祂、看祂,後來人太多了,祂就爬到一座小山上,這樣大家才看 得到耶穌。

取穌說:「能認識自己,承認自己謙卑的身分,知道自己智慧 但少的人,上帝會加持他們。」意思是說,上帝會疼愛他們,那些人 會有福報。

「渴望道德的人,也有福報。」這是師父大概翻譯的,不是很詳細。

「慈悲的人有福報了,因為上帝會回應他的慈悲。」「心很單純的人,會看到上帝。」這個我們都知道,我們同修中最笨的那些人、 最謙卑的、最不麻煩別人的,往往是最有體驗的人。最不吵鬧、最不



會跑到前面讓師父看到他的那種人,是最有福報的人。所以在打禪的 體驗報告時,忽然跑出來一、兩個人,他們體驗好高,我們從來不知 道他們的存在,他們是最單純、謙卑的人。

耶穌說:「擔任和平工作的使者,會有很大的福報,那些人會得到上帝兒子的果位。」意思是說,為人間帶來和平,讓兩個打仗的人和睦相處,會有很大福報。

「我」是指耶穌基督,若是有人為了相信他的師父——耶穌基督,而被人家毀謗、被人家辱罵的話,那個人將很有功德。耶穌基督在世的時候,祂的徒弟也被毀謗、被處罰、被困擾,耶穌說那些人會有福報,徒弟應該要安心,不管這些考驗。

耶穌繼續說:「如果你碰到這種情況,應該高興、應該快樂,因為以後你去天國時,福報會很豐厚富足、有很高等的果位。」自古以來,世界都是這樣處罰明師的,如果你也被如此處罰或是被毀謗,



耶穌基督說:「如果人家打你這邊,你另一邊也給他打。」還有:「如果人家搶你的第一件衣服,你就拿第二件給他。」兩件一起穿才好看嘛!看聖經、看菩薩戒就知道,我們不能用一樣的態度對待那些毀謗我們、對我們不好的人,而應該用兩倍的愛心、君子心對待他們,如果你不回手而已,人家認為你怕他,或是你不曉得怎麼反應,你主動再給他打另外一邊的話,他會醒過來,他會想:「這個人怎麼這樣子呢?他不是不能反應,而是他不在乎被打,他原諒我們。」

這樣做對他才好,所以耶穌基督才說,另外一邊也給他打,不然的話耶穌會說:「人家打你,你不能回手。」我們讓他打另外一邊的話,他會說:「這個人是很清醒的反應、很清醒做事,他不是迷迷糊糊,也不是不能反應,而是他的反應與我們的行動相反。」那個時候,人家才醒過來。所以我認為耶穌基督是最偉大的,大家認為呢?



釋迦牟尼佛也一樣,有個人已經殺九十九個人了,然後又要殺佛, 佛不僅原諒他,而且還度那個人成阿羅漢。這樣做才對,因為修行的人, 生生世世照顧道德的種子,所以我們自然會反應跟耶穌基督所說的一樣: 「打你這邊,你再給他打那邊。」這種反應是很自然的,自己也不曉得為 什麼,因為已經變成習慣,成為自動的反應了。

像小時候還不會騎腳踏車,但只要我們一直練習、一直練習,就知 道怎麼騎。剛開始練習騎車的時候,我們很高興,以後騎腳踏車習慣了, 就沒感覺到怎麼樣,一邊騎一邊講話,也不會有問題,有的人還爬到腳踏 車上面站起來,或是倒著騎,都不會怎麼樣,感覺到很自然。

同樣,如果我們的行動很有道德,並且感覺到很自然的話,表示說我們生生世世種下修行的種子,所以才有福報、有道德:如果我們有什麼不好的、兇惡的行動,這是因為沒有種下道德的種子。或是有人對我們不好,或是對其他衆生兇惡的話,我們應該可憐他,知道他生生世世沒有種下道德的種子,或是他的種子發霉、沒有長大。我們應該要求佛菩薩幫忙,請佛菩薩趕快打開他的心,讓他了解,不要讓他的道德種子睡著了。那些對我們不好的人,我們應該給他們一個機會反省,我們不能「他打我們,我們不反應」,那還不夠,應該要對他更好。



看了上面這個故事師父才了解,為什麼師父向來都是如此待人, 誰對師父越不好,師父反而對他越好,所以他們才叫師父是「活佛」。這 是師父還沒有修行以前的事,那時人家很疼愛地叫師父「活佛」,並不是 他們認為師父是「活佛」,而是因為人家對我怎麼壞都沒有用,我只會對 他們更好,所以他們沒辦法,就說:「她是活佛。」連那些以前對師父不 好的人,也反過來叫師父活佛。不是別人叫的,別人並不知道師父是什麼 人,因為他們不了解師父的為人,那些了解的人才會這樣說。

## 門徒為鹽為光

耶穌基督在山上所講的話,就跟佛教的菩薩戒是一模一樣的,這是一場很出名的演講,大家都知道「登山寶訓」。祂說:「你們(意思說門徒)是地上的鹽巴,如果鹽巴不鹹的話,那還能作什麼用呢?」意思是說,我們修行的人代表道德,如果我們不認真修行,又沒有道德,那誰能救我們?誰能讓我們有道德?誰能做榜樣給我們看?我們自己應該做榜樣的意思。

耶穌講得對!所以師父才強調:我們不是為了自己修行而已,我 們修行是為了要給別人做榜樣,然後讓人家感覺到我們的誠心,才跟著我



們走。如果我們說自己是修行的人,卻吃喝玩樂、吃肉喝酒跟凡夫一樣, 傷害衆生,又不保護別的衆生,毀謗別人,行為亂七八糟,跟人吵架、打 架、到處說閒話,那誰能夠救我們?又有誰能夠救那些不修行的人呢?

師父講過好多次了,不可以說我們修行就不執著戒律。一個沒有 道德的人,不論他修行多高,也沒有人會尊重他、信靠他,沒有人會信任 他。不論他裡面的等級多高,如果外面看起來不高,那衆生會害怕,因為 衆生只是凡夫,他哪裡能知道你等級多高呢?如果他看你外面覺得不好, 他就說不好,我們也不能怪他。所以儘管有人說吃肉喝酒也可以成佛,我 們也不要。因為我們要讓人家知道,為了修行精進,為了要做好榜樣,為 了可憐那些貪生畏死的動物,我們願意犧牲一些口味。

耶穌基督繼續講:「你們是世界的光,像一座宮殿蓋在很高的山上面,是藏不起來的。」如果我們修行認真,我們自己會發光,會發出一種善良、道德的、很和平的氣氛,大家都聞得到,會感覺到,所以不能也不用躲起來,不用講什麼,大家也會知道。

「以前的人點燈,不會把燈火藏在桌子下面,而是放在高的地方照 亮整個家。」耶穌說:「同樣地,要讓你們的光普照在云云衆生面前,讓 人家看到你們好的行為,然後他們會知道上帝有多麼輝煌、多麼偉大!」 這句話的意思是說,看我們那麼偉大,就知道我們的父親更偉大的意思。



耶穌基督說,要崇拜上帝,我們應該先淨化自己,做好的榜樣,讓人家知道我們代表輝煌的道德、高雅的理想、高雅的上帝。耶穌基督講這樣對嗎?對不對?(大衆答:對!並鼓掌)所以你們看,為什麼師父讚歎耶穌基督呢?因為祂講的道理太好了,你們從來不知道基督教那麼好,今天,師父介紹給你們聽,你們才明白。所以師父講什麼都是對的,我有理由讚歎耶穌基督,讚歎聖經的教理、基督教的教理。

有可能有一些基督教徒比較極端,這些人做了不好的事,或是對別的宗教不尊重,或是比較暴力,但這是個人的問題,是魔利用他們混進去,破壞他們的團體,不是基督教不好。我們佛教也有很多極端的、激動的、暴力的個人宗派和個人的行動,這跟佛教無關。天主教、錫克教,或是任何宗教都一樣,不能說是那個宗教不好。如果有一天,師父能買到一部錫克教的聖經,我也會唸給你們聽,裡面也一樣有很好的教理。

### 小戒不廢

耶穌基督還說:「如果有人不持戒律,即使只忽略一點點,或一部分戒律,那麼在天國上面,他會得到最小的果位。」「我告訴你們,如果出家人和信徒的道德沒有比外面的人好,沒有比他們高的話,就不能去天國。」



耶穌基督之所以會這樣說,有可能那個時候,那些所謂的神父,或所謂的出家人道德不夠,只顧吃喝玩樂、收集供養,蓋大道場、大寺廟,沒有做任何好的事情,然後錢太多,驕慢心很高,人家都尊重。沒有道德,卻受人家讚歎:沒有功德,卻受人家禮拜:沒有做什麼工作,卻每天都收人家的恩惠。所以耶穌基督才說這樣業障很重,祂說祂的徒弟應該比外面的人更有道德、更乾淨,才能夠去天國。

像師父所說的一樣,來這裡的出家人應該比外面的出家人好才行,不能看外面出家人的情況然後說:「他們怎麼能收供養?師父怎麼不讓我們收供養?」可以啊!任何人要收供養都沒關係,但他就不算是師父的徒弟,跟師父住就不能收供養。

假如說你出去,一個人沒有錢,你也可以托缽一、兩碗飯,或是一點點錢來用,我不會講什麼。多數外面的出家人收供養太多,享受太多,卻沒有做什麼利益國家、社會的事情。有可能他們沒盡到責任,風度也不夠高雅,道德也不夠高等,所以我們也不能怪人家對出家人的印象不好。



所以你們要記得清楚,不要忘記我們的風度、道德是不能用錢買,不能用舒服的衣服來表示的。我們裡面有光,它會發出來,人家會感覺到好舒服,感覺到很尊重,這個就是我們自然的威儀、莊嚴的衣服;不是穿好看的衣服人家就尊重,不一定!

耶穌基督繼續講給祂的徒弟聽:「你們常聽說古人講:『不要殺生,不要殺人,任何殺人的人會被法院處罰、被拘禁在監獄裡面,這就是古代的律法。』這個你們都曾聽過,不過我清楚地告訴你們,任何人如果對我們的朋友、隔壁、認識的人,沒有理由卻發脾氣的話,會下地獄。」

這真是恐怖,如果我們對人沒有理由地生氣,虐待人家的精神,這個也會造業障、下地獄。所以不要認為殺生才會下地獄,我們也應該照顧身、口、意乾淨,因此祂說:「如果你要供養什麼東西在祭壇上面,先想一想,若是你剛剛跟什麼人吵架生氣的話,那先去跟他和好,等心平氣和以後,再來供養。」

他的意思是說,供養時,如果心不單純、心不善良的話,這樣供養也沒有用。「如果有人控告我們,然後要求我們什麼條件,我們馬上跟他配合,不然的話,讓他送我們到監獄裡面那就麻煩了。」意指不要控告人,不要在那裡挣扎,趕快跟告我們的人和解。

祂繼續說:「你們有聽說:『不能犯邪淫』,只能一夫一妻。不過



我告訴你們,凡是看別人的太太,即使只是佔便宜看一眼而已,就已經犯邪淫了。」耶穌基督的意思是說:身、口、意要乾淨,這跟佛教講法完全一樣,是不是?(大衆答:是)上一條戒律是教導不要控告別人,要跟人家和平相處,這跟佛教的菩薩戒、出家戒律是一樣的。所以我們不能說基督教和佛教不一樣,他們有很多相同的地方。

耶穌基督說:「如果你的右眼令你犯戒的話,就把它拿走。」嚴格到這個程度。你們不要拿哦!慢慢來!(大衆笑)耶穌基督也不是這個意思,祂是要強調道德和戒律的重要性。祂說:「寧可失去我們身體的一個器官,也不讓我們整個身體被污染、下到地獄那裡去。」

這意思是說:戒律應該很嚴格。所以我們有什麼不好的意念,應該要 馬上懺悔,不要等它變成行動。不過只要趕快懺悔、念佛號、想師父、想佛 菩薩就好,不要拿走眼睛,好難看!(大衆笑)我不會這樣做。

耶穌說:「你們常說不要發假的誓,要發誓的話,應該對上帝謹守誓言。」耶穌基督說不要發任何的誓,比如說:『我發誓我沒有做這個事,不然的話,我會變成怎樣怎樣。』祂說:「不要發誓,任何誓都不要發。不要用天來發誓,因為天是上帝的座位:不要用地來發誓,因為地是上帝的腳凳,祂的腳就放在那裡。」任何地方都是上帝的,所以不能用那些高雅、神聖的聖靈來發我們凡夫的誓。



「也不要用你的頭來發誓。」比如有的人說:「如果我對你不好,或是怎麼樣,我就會被砍頭,或是被天打雷劈等等。」好可怕!耶穌基督說不能這樣發誓,祂說,這樣是看不起天地,我們應該尊重天地,不能用它們來發誓,也不能用你自己的頭,「因為你不能使一根頭髮變成白,或是變成黑。」我們沒有任何的權力及力量,就不能用任何的東西亂發誓。

這個身體也是上帝造出來的,我們不能隨便要用什麼就用什麼。 所以他說:「我告訴你們,你們只能說:『是』或『不是』。」如果該說 『是』,你就說『是』:如果該說『不是』,你就說『不是』。「若再說 別的都是從鬼魔出來的。」耶穌基督講很清楚,哇!祂比較強勢,師父還 算是很柔和哦!恭喜你們(大衆鼓掌)。從今天起我會學祂(大衆笑),對你 們嚴格一點。

## 學習上帝平等的風度

耶穌繼續說:「你們還聽說『以眼還眼,以牙還牙。』不過我告訴你們,面對暴力時不要反應。有人打你的右臉,你把左臉也給他打:有人要告你,要拿你的裡衣,那你連外衣也送給他。有人強逼你走一公里,你跟他走兩公里。任何人跟你托缽,你應該給:有人向你借什麼東西,你



要給他。」耶穌的意思是說,應該要幫助需要的人,當然,如果他借去賭博,就不要給;借去喝酒,就勸他不要。

「你們常常聽說:『愛你的隔壁,恨你的敵人。』但是我告訴你們,也要愛你的敵人,然後祈求上帝加持他們,加持那些辱罵你、毀謗你、困擾你、誣告你的人,這樣子你會變成上帝的兒子。因為你看,上帝讓太陽照耀整個世界,好的人、壞的人祂都照耀:上帝讓兩下在任何的地方,任何骯髒或漂亮的地方,好人的田,壞人的家,祂都用兩洗乾淨。」所以我們應該學上帝一樣平等的風度(大衆鼓掌)。

「如果你們只疼愛那些對你們好的人,這有什麼好說的?那些稅金 收集者不也是如此嗎?如果你們只跟接近的人打招呼、才照顧的話,那些 沒有信仰、沒有修行的人也做一樣的事呢!」這意思是說,修行的人應該 具備更高等的美德、更沒分別心、更好的風度。

「你們應該變成完美,跟我們的父親一樣那麼完美。」耶穌基督講 祂的父親是很完美的,就像我們說佛祖是很完美的,說法都一樣。



所以師父教你們的都是跟祂們一樣(大衆鼓掌)。我們做好事,是 基於仁、義、禮、智、信,是盡本分、以愛心去做,不是為了要讓人家讚 歎,所以不能在大市場那裡吹喇叭宣傳。祂說:「那些吹喇叭的人也有福 報,不過你們默默做的人,更有天國的功德。」吹喇叭的那種「熱鬧菩 薩」,只能得到地球無常的福報而已,我們卻有永恆的功德。

耶穌說:「你們看別人去崇拜上帝,站在很熱鬧的地方,讓人家知道他們修行,我們不要這樣做,要修行、要崇拜上帝的話,應該默默坐在自己房子的角落,往內邊祕密的房子找祂,因為祂在那個祕密的房子裡等你。」祂講得好清楚,我們修觀音法門的人才懂祕密的房子是在哪裡(師父笑,大衆鼓掌),好漂亮!

「你們祈求上帝的時候,不要像沒有師父、沒有信仰的人一樣,一直重複、一直唸,他們認為唸很多,上帝會聽到,你們不要這樣做,因為你們還沒開口祈求,你們的父親已經知道你們需要什麼,而且已經照顧。」所以不要做跟外面的人一樣,不要一直唸、一直唸,更不要唸那麼大聲,還用喇叭播放,把整個村莊的人都吵起來(大衆笑)。(馬太福音5:1-6:8)

問:耶穌原來是屬於死海旁邊的一個叫亞森 (Essene's Order)的聖人團體,您知道嗎?

答:是的。祂是屬於古猶太神祕主義宗派。此宗派數千年間都是素食者,在當時已有傳法的系統,由身著白袍的大師兄傳授光和音。在那時候,想加入那個團體是很困難的,而且你必須發誓保持獨身,絕不能公開傳法給外面的人;必須由此宗派的長老會員介紹,才能加入該團體。並且要先通過多年的考驗,才能得到該團體中最高階層的印心,然後才可以穿上白袍。

這個團體相當奇特,他們是「愛心的化身」,而耶穌打破了守祕的誓約;當然這是來自最高上帝的命令,祂得到內在的訊息。否則在祂之前,那個團體沒有人曾像祂一樣公開弘法。原因之一是要遵守誓約,其次是因為弘法很危險。因此在耶穌公開弘法以後,及在祂被釘十字架以前,此宗派所有穿白袍的大師兄們都在附近看著祂,試圖用很多方法保護祂,但是他們無能為力。後來也是他們從墓穴中帶走耶穌的。





清海無上師以中文講於福爾摩沙西湖道場 1990.7.7



# 撒種的故事

有一個農夫,他想要種玉米,就把玉米的種子撒在地下,他撒種子的時候,有一些丟到路邊或是路上,種子就被小鳥吃掉了;有一些掉在石頭地上,當太陽出來一曬,就把它們烤乾了;有一些則掉在荊棘草叢裡面,種苗因為被荊棘叢給壓住了,所以長不大;有一些落在很好、很肥沃的土壤裏,它就開始冒芽,然後逐漸慢慢長大成玉米。

耶穌基督對大衆所講的比喻,很類似上帝教理的情況。像有一些很兇惡的人,聽到上帝的教理會破壞,不讓別人知道:有一些人會很高興地聽,但是過了一會兒,碰到一些困難、考驗以後,他們就退心:有些人剛開始聽到時會相信,不過一會兒之後,每天生活的煩惱,或夫妻、家庭的感情,就勝過對上帝的信心,當他們被煩惱壓迫、被感情拉的時候,就忘記上帝的道理。



不過有一些人,就像玉米種子掉在很好、很肥沃的土壤裡,這些人聽上帝的道理會聽得很清楚,他們不僅了解,又儘量發展所懂的道理,把它變成自己生活的一部分。我們看這種人的生活,就知道他們應用上帝的教理變成他們日常的生活方式,意思是說,看他們的生活,就知道他們有沒有打坐、有沒有持戒、有沒有開悟。這個比喻很明白清楚,不用解釋什麼。(馬太福音13:1-18)





經典裡面有講,當你第一 次往内心聽到自己本來而 目的時候,你的菩提的種 子就已經永遠種下去了。 不過多數的人不曉得這個 聲音是什麼,往内邊聽自 己本來而曰又是什麽,一 般人不會了解。你們修觀 音法門,如果直正的相信 這個法門,就會越來越了 解,自己會感覺到越來越 輕鬆,壓力越來越小,這 表示說你們的菩提種已經 慢慢長大了,越來越大了 以後,就會變成很大的菩 提樹。 ~清海無上師



## 農夫撒種、平等以待

跟師父印心的人退心的百分比很小,種什麼就 長什麼,大部分的人都有長大,很少掉在路邊被小鳥吃 掉,也很少掉在石頭上面長不大,多數都長得蠻好的。 有的長矮矮的,不過還是儘量長(師父及大衆笑),然後 被長得高高的師兄、師姊在一旁壓住,才看不到。儘管 如此,還是儘量比較看看,見到隔壁都比我長的大(師父 及大衆笑),也沒關係,看到後面還有人長的比我小,所 以還是高興地慢慢成長。

長得矮矮的那些人,讓師父很頭痛,澆多少水都長不大,然後麻煩我。有時候師父生氣不澆了,說:「你自己長好了!」(師父笑)有一些就像那些丢在路邊,或是丢在路上的種子一樣,被小鳥吃掉了:有一些像是丢在石頭上,太陽一曬就曬乾了,當然長不大。

我們同修或是出家人也一樣,有時候一聽就懂, 靈魂理解,頭腦忽然間也了解,但過了一會兒,因為不 小心、不注意這個剛剛才長大、才冒一點點芽的種苗, 沒有注意它、沒有照顧它,所以風一吹就倒掉了,太陽



一曬就乾掉了。同樣,這個世界的煩惱、痛苦和考驗,也像太陽或風吹雨打一樣,如果我們不堅固、不長大的話,就涌不過那些考驗。

真的,師父有的時候也很驚訝,感覺到為什麼有些人換改他們的 心這麼快,今天還好相信、好熱心、好有理想,明天就像皮球被針刺到一 樣,一下子就洩了氣。只是碰到一根小針而已,就漏氣變成這麼小。本來 看起來很大,不過因為裡面都是空的,所以碰到一根針,他就消掉了,如 果是一塊大的麵包,即使碰到針刺也不會有影響。

有很多人愛講大話,喜歡做很大的事,還沒有做到已經先講了,隨便批評別人做不到,卻誇口自己會如何如何的做,結果一碰到障礙就「滋滋」,像消氣的氣球一樣,有時候讓師父也很驚訝。

為什麼會這樣,你們知道嗎?因為他們生生世世收集太多的印象,壞的種子太多,好的種子比較少。像耶穌基督所講的譬喻,那些玉米種子被丢在荊棘草叢的地方就會被草木壓死、長不大,即使發了一點芽,也無法跟草木競爭,然後就枯死了。像我們的同修或是出家人,或是任何來跟師父印心、跟師父學習的人,師父都以同樣的方式對待,給大家一樣的東西,像一位農夫一樣,從他手中所撒播的種子,都是以相同的力量發出去,具有一樣的期望,不過有的種子長大、有的長不大。



#### 「要不要拔掉那些草?」

另外一個故事,也是有關一個農夫,他耕田之後撒下好的小麥種子。不過這個農夫有一個敵人想攻擊他,趁農夫和他的家人晚上睡覺的時候,那個敵人就跑到農夫的田裡,把草的種子撒下去,沒有人知道。不久,那些草的種子開始發芽,然後長大。農夫的僕人跑來問他:「我們要不要把那些草拔掉呢?」農夫說:「不要,因為你不曉得哪一個是草,哪一個是小麥,不小心的話會一起都拔掉。」他接著說:「這樣子好了,讓這兩種都長大,等時間到的時候,我們就可以把那些草拔走,然後再收割小麥。」

耶穌講完這個故事後,大衆就回去了,耶穌基督的徒弟在旁邊就問耶穌基督:「這個故事是什麼意思啊?」最接近的徒弟是「最最會」懂的,所以才能夠問「這麼漂亮」的問題,別人都聽懂回家去了!(師父及大衆笑)。耶穌基督回答說:「我就是那個農夫,我撒種的田就是象徵這個世界,那些好的種子就是屬於上帝、相信上帝、相信我的那種人:那些草就是屬於上帝的敵人、否定的力量、撒旦的力量。不過收穫的時間終究會來」。意思是說,即使兩種都一起成長,雖然剛剛長出來的時候看起來都一樣,混在一起很難分辨,不過沒關係,等它們長大,還是能分別很清楚。

我們印心的人,或是修行的人也是差不多,剛修行的時候,感覺 沒什麼明顯的結果,所以信心不多,一天相信師父、三天不相信,就像一



顆玉米的種子和三顆草的種子,混雜在一起。一天跟著師父、三天跟著世界:今天要出家跟著師父,明天要回家結婚:或是回去跟著我爸爸、我媽媽、我兒子、我可愛的冤家債主等等。多數的人都是這樣,被拉來拉去,裡面非常挣扎,師父講什麼都不聽,□裏卻還說:「我相信師父,師父就是「佛」。不過佛歸佛,我還是要走的(師父與大衆笑),我要順著自己的想法,做我要做的事,我處理自己的生活,我知道該怎麼做。」

可是過了一陣子又後悔了,就跑回來,然後又跑回去、如此來來去去,反反覆覆,浪費很多時間。不過掙扎了一會兒以後就穩定下來,感覺到我們和世俗裡不修行的人還是有所不同,心中非常清楚,那個時候就很穩定,即使打雷也不會動心了。

### 印心的人都有光,但是亮度不同

有很多人前世有修行,這世雖然修別的法門,還是會有一些體驗,究竟不究竟我們不說,但只要誠心就會有一些體驗。你們如果看台南出版的雜誌,其中有一篇描寫一個沒有印心但有修行的人,他讀師父的書時,看到很多光,去聽師父講經的時候,也看到很多佛菩薩下來,聚在師父法會的現場。



另外,他還講一件很有意思的事,他說他看到我們印心的人和沒 印心的人真的差太多了,印心的人都有光,有的大有的小,顏色也不一樣 (師父及大衆笑),你們笑什麼?認為不印心的人沒有光嗎?有,是咖啡 色的(大衆笑)或是黑色的。那些印心的人光卻很亮,不過每個人的亮度 都不一樣,光的振速快慢不同,不過大家都有光的。但是有些不印心的人 根本就沒有光,這些都是那位沒印心的人講的。

雖然印心的人看起來跟平常的人一樣,沒有什麼不同,不過我們無形的光、無形的力量,真的和他們不一樣。像師父跟你們也沒有什麼不同,不過有人說師父有很大的力量,像昨天有一個彈琴的悠樂人,他說他若坐得太接近師父的話會受不了,他感覺到有一股很大的力量,好像強大的電波一樣,讓他受不了(對他而已,別人不會)。

以前澎湖也有一個人,他修的還不錯,所以很驕慢,他從來沒有跟什麼人學習,也從來不去聽什麼人講經。當師父去澎湖的時候,他事先已經知道,因為看到師父的光等等,所以他很喜歡,然後才來聽經。有一天他跟師父說:「師父啊!妳這個力量會殺人。」我說為什麼呢?他說:「妳的四周都有那種朦朦的光圈,一靠近,好像會殺人、壓迫人一樣。」我說你沒有惡心就不會有事,因為你修行還不夠乾淨,才會感覺不舒服。這種無形的力量是一種保護圈,因為彼此振動力不一樣,才會產生那種差



別,如果振動力差不多,就沒有不舒服的感覺。就像我們人和人坐在一起就很舒服,不過人和動物坐在一起呢?你現在能不能想像,假如說坐這邊只有你是唯一的人,四周都是羊、牛、豬、雞,你會聞到不一樣的味道,氣氛也會不一樣。

### 越修越沒有我執

修行觀音法門,而且又修行很久的話,「我執」沒辦法那麼大,修行等級高一點的人,這個「我」就無法存在。即使存在,我們也不會覺得自己有什麼了不起,我們看起來像別人一樣,可是慢慢地,我們會了解不一樣的地方,不過也沒有什麼方法可證明或告訴別人。所以「心經」中講述那種無所得的境界,沒有一物可得,也無法說我得「道」。我們打坐的時候,到高等的境界,連身口意都沒有,人都不存在了,哪裏還有什麼東西可得呢?

所以修觀音法門不錯(大衆鼓掌),越修越沒有我執,越修越沒有 所得。不過也並非沒有,只是我們不會感覺有什麼東西可以驕傲的,越修 越輕鬆,越修越沒有東西可講。修行越少,話講越大:修行越大,則越講 越少。所以老子才說:「知者不言,言者不知」,確實是這樣子。修這個 觀音法門,很安全,而且很簡單,不複雜!



# 超越道德的標準

清海無上師以中文講於香港天山道場 1994.4.1

有一次,耶穌在公衆的地方演講,突然間有很多所謂有地位、 有學問而且聰明的人,和一些教堂中有地位的人,比方說牧師之類, 統統都跑來見耶穌,但在他們的後面還拖著一位犯邪淫罪的婦女。在 那個時代,如果婦女被抓到犯了邪淫,就一定會被人用石頭打到死。 那時代處死罪人有三種辦法,一種是丢石頭,一種是丢在獅子籠裡 面,另外一種就是釘死,耶穌是被釘在十字架上,而這個婦女是應該 被人丢石頭打死的。

那些人以挑戰的口氣問耶穌基督:「如果依摩西的法律,這個婦女應該被丟石頭打死,你覺得怎麼樣?」耶穌基督沒講什麼,祂用手在沙上面寫字,祂寫:「一大堆說謊話的人。」不過那些人一直逼問祂,耶穌沒辦法不回答,所以祂就說:「在你們這些人中,有誰從來沒有犯什麼罪,覺得自己是最神聖、最乾淨,那個人就可以丢第一



顆石頭。」耶穌基督講完了以後,大家默默、慢慢、快快地「溜」! (師父及大衆笑)最後只剩下耶穌和那個所謂的犯罪婦女。然後耶穌就問那個婦女:「那些控告你的人都到哪裡去啦?沒有人要判妳的罪嗎?」那個婦女說:「沒有人要告我了。」然後耶穌也說:「我也不告妳,妳回家吧!」(師父嘆了一口氣)(約翰福音 8:3-11)





## 世界的道德觀與聖者的看法不同

這個故事讓我們想到一些道理,在這個世界上,沒有什麼人不犯罪的,至於犯罪或不犯罪,還要視情況、背景,以及你開悟的程度而論斷。這個世界所謂的道德和倫理,不是跟聖人所想的一樣,因為我們如果在最高境界的話,就沒有看到這些分別,那裡甚至連名字、連想像也沒有——我不知道該怎麼形容才能夠把這個境界告訴你們。

我們剛修行的時候,還會看到好壞,修行越多,越不會看到好壞的分別,這是很奇怪的事情,用語言沒辦法解釋那麼清楚,只是心裡很明白就對了!那個時候不會起分別心,想什麼是好、什麼是壞,除非要教導徒弟的時候,因為徒弟在那種等級,師父就應該用那種講法跟他解釋,不然真的懶得開口。對修行多的人而言,沒有什麼那麼嚴重的事,一切都是基於看法不同而已。他們是以全面的觀點及包容的態度去看待世事,就像你去看戲一樣,你不會在那邊很嚴厲地罵那個壞蛋多壞,因為你知道他只是演戲而已:你也不會在那邊一直讚歎那個好人有多好,因為他也是演戲罷了。

# 撒種的故事及 超越道德的標準



我們所謂的好人、壞人,只是一種好壞的習慣,或是好壞的作法而已,不是指那個本人。雖然我自己可以悟到很多道理,不過用世界的語言很難表達完整,也講不出來,但是師父裡面很明白。對所謂社會重大的判案,有時候師父的看法不大一樣,不過我不能全部講出來,講出來很多人都不了解,而且也講不很完整。

所以師父才叫你們每天要打坐,然後自己體悟,師父只是講一個大概的原則,以後你們依照那個方向一直修行參悟下去,慢慢就會清楚了解,為什麼師父講修行多了以後,我們就看不到好壞的區分。因為沒看到好壞,才能夠簡單原諒敵人,不論誰對你怎麼樣,你也不會懷恨生氣,還有,你會很快忘記,不會過度傷心:即使悲傷也是為了別人,替那些人傷心,而不是因為自己很傷心。

~清海無上師



問:您提到可以逛街選明師,那已經跟別的師父印過心的人,您是否還願意替他印心?

答:只有真正相信我更有能力,能更快地帶他到更高境界的人,我才會替他印心。如果他對以前的師父還很有信心,放不下的話,還是繼續跟隨他的師父比較好。你若相信你的師父是最好的,就不必換,但是如果你尚未體驗到我所講的光和音,心裡還有懷疑的話,就應該試試看。光和音是衡量真師的標準,任何人如果不能馬上給你光和音的體驗,都不是真師,對不起!我應該說實話。光和音是通往天堂必備的,就像潛到海裡,一定要有整套的氧氣裝備一樣,任何東西都有不同的用途,所以你看所有的聖人都有光圈,這就是光。你修這個法門也會散發出像耶穌畫像上的光芒,具有超能力的人可以看到你的光,所以他們畫耶穌、佛陀,都有光質,如果你開天眼的話,可以看到修行高的人都有這種光,很多人都看得到。

~清海無上師



清海無上師以中文講於福爾摩沙西湖道場(師父對小孩開示) 1990.7.23



#### 變成小孩才可以回天國

耶穌基督長大了以後就去講經,去顯揚上帝的光榮。祂去很多的地 方講道理給人們聽,這是祂弘法時發生的一個故事,這個故事的内容是有 關兩個兒子。

耶穌基督有一顆很平等的心,對待任何人都很好,不管對方是什麼人。祂常常跟不同的人相處,不管是窮的、病的、老的、不好看的、好看的、小孩子,祂都喜歡,祂跟他們處得很好,他們都很敬愛耶穌基督,耶穌基督也很疼愛他們,祂尤其很喜歡小孩子。

很多不同階層的人帶小孩來給耶穌基督看,請耶穌基督摸他們的頭、加持他們。耶穌基督有很多大徒弟,或者也可以說成是祂的好朋友,每當來太多小孩時,他們都會擋:「哎呀!不要麻煩祂,為什麼麻煩祂?」耶穌基督就說:「不、不、不,不要這樣子,讓小孩來,讓小孩來,不要擋他們。上帝的天國是屬於小孩的,屬於那些心地像小孩一樣單純的人。如果我們要回去天國的話,應該變成像小孩一樣那麼天真。」耶穌基督藉這個機會告訴他們,應該變成像小孩一樣,才能夠回去天國,不能太複雜、太斤斤計較。

即使長大了以後,還是應該保持像小孩一樣的童心。我們在社會上要 負責任,長大了當然要去工作、結婚或是專心學業,不過心應該保留單純的



程度,像我們小的時候一樣,不要競爭、不要名利、不要跟人家計較,要常常原諒別人:人家對我們不好,我們還是對他們好、疼愛他們,這樣子就是 赤子之心。

如果我們保留這顆單純的童心,不管我們長多大,都還是上帝的 兒女。我們不會下地獄,不會沉到那些不好的情況裡面,我們的生活會順 利:至少我們的心會永遠快樂,任何的問題都看得開,任何的障礙都不會 讓我們懊惱憂愁:我們會超越過去,我們能原諒別人,自己也很自在, 不管我們是窮或是富有,有高的地位或是地位低下,不管我們住在哪個地 方,跟誰住在一起,我們都心無罣礙。這樣就是赤子之心,不是長大了就 不能當小孩,不一定。

## 小孩簡單原諒他人

耶穌基督就是一位大小孩,釋迦牟尼佛也是大小孩,祂們非常有愛心,非常單純,不複雜,所以人家對祂們怎麼樣,祂們都不計較,不記恨,不會去報仇。耶穌基督祂一輩子都做好事,崇拜上帝,沒有做任何傷害別人的事情,沒有跟人家競爭權利、名利,祂教人家做好事,又把上帝的愛力傳給這個世界,拯救很多心靈。不過有人還是嫉妒祂,因為祂太出名、太受人愛戴。人家因為愛戴祂就稱祂為國王、大王。世界的人認為國



王是最高的名譽,所以愛什麼人就稱祂大王,結果那些真正的國王就嫉妒 了,認為耶穌會跟他競爭地位,等一下會搶了他的王位,他們嫉妒耶穌就 把祂釘死。不過耶穌被釘的時候還是保留小孩的心,祂求上帝原諒那些無 明、不懂道理的人,因為小孩很簡單原諒別人,不會記恨。

因為耶穌基督常常跟各式各樣的人在一起,所以有一些所謂的出家人就批評祂。任何宗派都有出家人,比方說天主教、基督教那些牧師、修女都是出家人,人們看到他們都很尊重:佛教也有出家和尚,比丘、比丘尼,印度教有他們的印度和尚,叫做Swami:別的宗教也有出家人,大家穿不一樣的衣服,生活方式也不大一樣,不過他們都算出家人。

出家人的意思是說他們放下一切為了上帝,要侍奉上帝,要把上帝 的道理傳揚給大家,講給大衆聽。他們摒棄個人的感情,和家庭的感情, 把大地當他們的家,把大家當成親戚朋友。那些人理想很大,所以才值得 我們讚歎。不要因為是自己的宗派才讚歎,別人的宗派就不讚歎,這樣做 不行。當然,各種宗教中都有一些出家人不懂這些理想,又利用宗教的名 字賺錢、賺名賺利,這個不算是真正的出家人,衣服一樣而已,心不是出 家人,不過這些人只是一小部分而已。



### 真正的出家人

出家人受人家讚歎,是因為他們裡面的理想,不是因為外表。真正的出家人為了大衆而把心擴大到整個世界去,所以我們才佩服他、尊重他,不是因為衣服的關係。穿什麼衣服都沒關係,因為出家人理想很高,看得開,個人的感情他不看重,他了解世界都是虚幻的,大家都是同一體,只有唯一的上帝、唯一的真理、唯一的道才值得追求。出家是為了要傳給大家這個道,提醒大家這個道才是唯一的,我們應該追求道。那些能夠摒棄私人感情的人,我們就稱他是出家人。離開家庭綁住的感情就是出家,不管是什麼宗教,都有一樣的理想,把心擴大,看開生死。

當耶穌基督在世的時候,有一些所謂猶太教的出家人對祂抱怨,或 是批評祂,說祂怎麼跟誰都混在一起,有一些是妓女,有一些是乞丐,有 一些是很貧窮的人,都是社會地位最低的那種,耶穌和他們混在一起,跟 他們做朋友,教他們一些道理。

他們認為耶穌不應該這樣做,這是很丟臉的。他們認為猶太人是最 棒的,要傳道理應該傳給猶太人,或是傳給高等的人,不能傳給那些地位 太低,在社會上人家看不起的人。他們認為妓女太壞了,是屬於不可接觸 的種類,所以根本無法改變她們的生活。不過耶穌基督能改變,祂會,祂 有這個力量,什麼壞人跟著祂久了以後都會變好,或是看祂一眼就變好。



# 沒有人好,沒有人壞

有時候,好人、壞人是因為社會的情況造成的。有些人生生世世都當好人,忽然間這一世被騙,或是國家發生戰爭,使他的家庭破產,或是忽然間失去父母,沒有地方可靠,他不知道怎麼辦,所以才變成所謂的壞人,去當妓女、當流氓,或是淪為草寇,不見得是他天性壞。

我們心裡面如果單純,一擦就亮了,像黃金,不管加多少公斤的土上去,都是黃金:或是我們從土裡把鑽石挖出來,即使外面覆滿幾十公斤厚的土,只要把它洗一洗、擦一擦,鑽石還是鑽石,它的價值不會因為灰塵而減少。同樣,我們內在的天國或是我們純真的佛性,從不會被灰塵、被業障污染,只是我們誤會罷了!

所以師父也常跟你們說,對我來講沒有什麼人犯罪,但是我們的頭腦沒辦法了解,才不能原諒自己,越來越搞亂。如果有人提醒我們,跟我們講這個道理,我們知道怎麼處理這些業障,怎麼忘記或是改變自己所謂的習慣,我們就會像佛菩薩、聖人一模一樣。所以耶穌基督才說:任何人都是上帝的兒女。不過我們還是要改變我們的心,返老還童、變成小孩子一樣,我們不再做那些壞的習慣。



### 兩個兒子

故事是這樣:有一個人他有兩個兒子,年輕的兒子跟他的父親要求他的財產,父親就分給他。拿到父親給他的財產以後,年輕的兒子就出去玩、去環遊世界,他把財產亂花、胡亂浪費,然後就沒有錢了。剛好那個國家又發生飢荒,沒有東西吃,大家都很餓,那個兒子就跑到一間農場去工作。農場裡養了很多小豬,他那時好餓、好餓,看見那些小豬在豬槽裡面吃那些豆類,他就很想跟小豬一起爭著吃,他又餓又想念故鄉。

有一天他跟自己講:「啊!這種生活太不合理,我爸爸的工人也吃得比我現在要多,吃不完,而我卻在這裡挨餓,真的沒有道理,我應該回家了,回家以後,我會向我爸爸道歉,我會跟他說我多麼對



不起他,我多麼懺悔我過去無明的行為,因為我那個時候年輕不懂事, 我會跟他講我不夠資格當他的兒子,有可能他會把我當他的工人收留 我,這樣也好,最少有足夠的東西吃。」他一邊說就一邊走回家了。

他的父親看到他回來,就趕快跑過去擁抱他、迎接他,然後親親他,他很高興看到自己的小孩回來。他叫那些工人:「趕快拿新的衣服給我的兒子穿,趕快拿好吃的東西給他吃,趕快找好喝的東西給他喝。」他父親忙著叫人家趕快準備東西給他吃,然後又對工人及家人說:「我們應該慶祝一番,我小兒子回來了。」他們高高興興地舉辦了一個很豐盛的宴會,請大家來吃東西。

然後老大回來了,不禁感到又嫉妒又生氣,他跟爸爸抱怨說: 「我跟你工作這麼多年,你從來沒有為我辦過一個宴會,從來沒有給 我什麼特別的東西。今天你把最好的東西給那個壞的兒子吃,拿最好 的衣服給你那個壞的兒子穿,拿出最好的東西給他喝,又辦一個盛大 的宴會為他慶祝,這是什麼意思?」老大生氣的這麼問。



卷爸就說:「不要這麼生氣,你知道得很清楚,我全部的財產都是你的,不需要為你舉辦什麼宴會,一切都是你的。我們今天為什麼要開慶祝宴會呢?因為我本來以為已經失去了你的弟弟,今天我們找到他回來,我們應該很高興才是。」(路加福音 15:11-15:32)





## 我們永遠值得上帝寵愛

因為爸爸沒有分別心,對他來講,財產再多也比不上他的兒子寶貝,所以他花費多少錢都不在意。過去已經過去了,只要他的小孩子能夠安全、平安回來,他就高興了。上帝也是一樣,我們犯多少錯都無所謂,這些都是過去的事情,只要我們現在有心要懺悔,想當好孩子,祂會再歡迎我們回家。

師父一天到晚提醒大家的只有這些事情而已,所以你們可以安心,不要著急。即使我們修行有時候好、有時候不怎麼很好,有時候看到很大的光、聽到上帝的聲音,有時候卻好像沒有體驗,因為我們有時候被污染,被我們所謂的成見包圍,或是被社會的成見影響了我們清淨的心,使我們罪惡感又跑出來,認為我們過去弄錯太多了,不值得這個恩惠,不值得上帝寵愛。

不過我們永遠都值得上帝寵愛,上帝哪裡在乎你破壞祂多少財產呢? 祂不在乎,因為祂是造化,祂隨時可以造出來很好、很大的世界和宇宙,即使我們破壞,祂又再造出來。比方說,過去我們殺人或是殺動物,或是破壞世界的規矩,現在我們已經懺悔了,求上帝原諒我們,我們謙卑地當祂的奴隸、工人,每天打坐。



如果我們承認是上帝的兒女,我們就根本不用 打坐了。但是如果我們認為這種恩寵是理所當然,就會 心生驕傲,不懺悔,不打坐、不寫修行日記反省。不過 因為我們還有謙卑心,慚愧我們過去的業障,所以上帝 會原諒我們。我們擁有跟那些不犯戒的——那些在天堂 的上帝兒女一模一樣的地位,而且不會少一點。但是因 為我們還沒有回到家鄉,所以我們現在還在這裡懺悔。 等一下回去看到父親,就一模一樣了,祂會給我們好的 衣服穿、好的東西用、好的天堂的地方住,享受永恆的 生活,跟祂一模一樣。所以大家不用著急,在這裡準備 好,等一下回家就可以享受。

~清海無上師



## 原典參考

#### 請您進一步領受在世明師原場開示的加持

#### 1頁

1990年5月27日以中文講於福爾摩沙西湖共修會(無影帶編號)「伊甸園」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第81期「師父開示」專欄。

#### 5頁

1994年9月3日以英文講於美國夏威夷共修會(影帶編號 # 442)「今日救世主」 (1,2):曾刊載於清海無上師新聞雜誌第82 期「熱門話題」專欄。

#### 9首

1997年11月23日以英文講於印度普納共修會(DVD & 影帶編號#600)「非暴力的真義」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第91期「教理選粹」專欄。

#### 13頁

1994年12月30日以中文講於福爾摩沙西湖新年國際禪三(影帶編號 # 460) 「如何得到上帝的恩寵」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第43期「教理選粹」專欄。

#### 17頁

曾刊載於清海無上師新聞雜誌第89期「甘露法語」專欄。

#### 22百

1989年11月3日以英文講於美國哥倫比亞大學(影帶編號#102A) "Heaven Is Created By Your Own Inner Power": 曾刊載於清海無上師新聞雜誌第55期「新聞傳真」專欄與《即刻開悟之鑰》第8冊

#### 23頁

1990年5月30日以中文講於福爾摩沙西湖 共修會(無影帶編號)「諾亞方舟」: 曾刊 載於清海無上師新聞雜誌第83期「師父開 示」專欄。

#### 33百

1992年3月11日以英文講於日本(影帶編號#227)「珍惜上帝給予富裕的生活」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第25期「新聞傳真」專欄與《即刻開悟之鑰》第七冊。

#### 35百

1990年6月1日以中文講於福爾摩沙西湖共修會(無影帶編號)「巴貝爾塔」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第84期「聖經故事」專欄。

#### 40百

1992年3月11日以英文講於日本(影帶編號#227)「珍惜上帝給予富裕的生活」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第25期「新聞傳真」專欄與《即刻開悟之鑰》第七冊。

#### 41頁

1990年6月3日以中文講於福爾摩沙西湖共修會(無影帶編號)「天使救羅德」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第76期「師父講故事」專欄。

#### 51頁

1989年2月28日以中文講於福爾摩沙台北共修會(影帶編號 # 50) 「傳宗接代」: 曾刊載於清海無上師新聞雜誌第129期「師父開示」專欄。

#### 53頁

1990年6月10日以中文講於福爾摩沙西湖 共修會(無影帶編號)「上帝考驗亞伯拉 罕」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第85 期「師父講故事」專欄

#### 67頁

1991年2月24日以英文講於美國波士頓哈佛 大學(影帶編號#155)「唯有開悟才能得 到天國」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌 第53期「新聞傳真」專欄與《即刻開悟之 鑰》第八冊。

#### 69首

1990年6月17日以中文講於福爾摩沙西湖 共修會(無影帶編號)「出埃及記」:曾刊 載於清海無上師新聞雜誌第86期「聖經故 事」專欄。

#### 82頁

1996年12月29日以英文講於美國加州長堤耶誕國際禪五 (二)(DVD & 影帶編號#571)「明師的本來面目」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第79期「教理選粹」專欄。

#### 85百

2000年5月13日以英文講於韓國永同道場國際禪六(無影帶編號)「信心是萬法功德之母」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第120期「師父的話」專欄。

#### 86頁

1990年12月18-24日以英文講於哥斯大黎加國際禪七 (無影帶編號) 「大地之母」: 曾刊載於清海無上師新聞雜誌第96期「師父開示」專欄。

#### 87頁

1990年6月24日&7月1日以中文講於福爾摩沙西湖共修會(無影帶編號)「十誠」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第90期「師父開示」專欄。

#### 124頁

1988年7月7日以中文講於福爾摩沙台南(影帶編號#10)「長生不老何處求」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第115期「師父開示」專欄。

#### 125百

1900年5月27日以中文講於福爾摩沙西湖 共修會(無影帶編號)「撒母耳記」:曾刊 載於清海無上師新聞雜誌第84期「聖經故 事」專欄。

#### 133頁

1995年8月18日以英文講於德國慕尼黑共修會(影帶編號 # 566)「愛上帝將平和世界」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第54期「師父開示」專欄與《即刻開悟之鑰》第8冊。

#### 141頁

1990年12月24日以英文講於哥斯大黎加共修會(影帶編號#143)「聖誕夜」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第12&118期「師父開示」專欄。

#### 153首

1993年4月14日以英文講於美國華盛頓特區 喬治城大學(影帶編號#352)「開悟是一 切之鑰」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第 50期「新聞傳真」專欄與一九九三全球弘 法專輯第四冊。

#### 155頁

1990年7月15日以中文講於福爾摩沙西湖 共修會(無影帶編號) 「孩童耶穌在聖殿聽 道」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第77 期「師父講故事」專欄。

#### 163頁

1989年3月6日以中文講於福爾摩沙澎湖 (影帶編號 # 55)「觀音法門就是愛力法 門」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第91 期「聖經故事」專欄。

#### 177頁

1991年6月2日以英文講於哥斯大黎加(影帶編號#175)「佛陀,基督與明師教理的真義」: 曾刊載於清海無上師新聞雜誌第24期「師父開示」專欄與《即刻開悟之鑰》第七冊。

#### 179頁

1990年7月7日以中文講於福爾摩沙西湖共修會(無影帶編號)「撒種的故事」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第88期「聖經故事」專欄。

#### 182頁

1988年8月12日-18日以中文講於福爾摩沙宜蘭禪七(mp3-CR01) 「善用自己的智慧」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第137期「師父開示」專欄。

#### 188頁

1994年4月1日以中文講於香港天山道場禪三(影帶編號#413)「萬物生而平等」: 曾刊載於清海無上師新聞雜誌第88期「聖經故事」專欄。

#### 191頁

1999年5月31日以英文講於瑞典斯德哥爾摩 (影帶編號#655)「回歸赤子之心」(上下集):曾刊載於《和平之道》。

#### 192頁

1992年6月26日以英文講於美國紐約聯合國(DVD &影帶編號#260)「超世界的奥祕」:曾刊載於清海無上師新聞雜誌第23期「師父開示」專欄與《即刻開悟之鑰》第七冊。

#### 193頁

1990年7月23日以中文講於福爾摩沙西湖共修會(無影帶編號)「浪子回頭金不換」: 曾刊載於清海無上師新聞雜誌第76期「師 父開示」專欄。

#### 203頁

1999年12月2日以英文受訪於南非開普敦 SAFM電台「今日婦女」節目(DVD & 影帶編號 # 676)「世界宗教會議」: 曾刊載於清海無上師新聞雜誌第110期「特別專訪」專欄。

# 清海無上師出版品介绍 清海無上師詩歌作品



往昔今朝 (悠樂文詩歌) CD





永駐 (悠樂文詩歌) CD

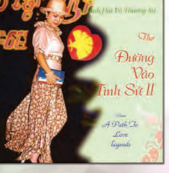




晚安寶貝 (清海無上師以英文吟 唱即興創作歌曲集) CD







步入情史(悠樂詩吟,收錄 有悠樂著名詩人之詩作) 音带及CD1、2&3 影帶1、2



請溫柔體貼



andae vật tiện thần ii

前身足跡 (悠樂詩吟) 音带及CD1、2&3 DVD1、2 (附17種字幕)

\* 詩歌專輯《步入情史》、《亙古之愛》、《時光隱蹤》、《夜夢》、《永駐》、《往昔今朝》、《前身足跡》、《瑰寶集》、 《金蓮花》、《請溫柔體貼》和《晚安寶貝》,由清海無上師親自吟唱,有些是師父將自己的詩作加以譜曲與演唱。



時光隱蹤 (超越時空) (悠樂文詩歌) CD、DVD



亙古之愛 (悠樂文詩歌) CD、DVD



夜夢 (悠樂文詩歌) CD、DVD

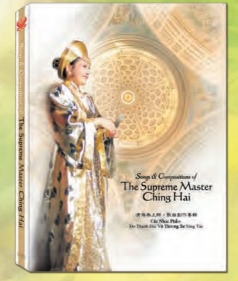


金蓮花

(悠樂文詩歌) CD、DVD 和尚」詩作,同時也獻 上兩首她的詩作「金蓮 花」和「莎喲娜啦」)



瑰寶集 (悠樂文詩歌) CD1 \ 2, DVD1 \ 2 (清海無上師吟唱悠樂著名 詩人的詩作)



清海無上師歌曲創作專輯 (中文、英文、悠樂文) CD、DVD

157



愛之歌 (英文、悠樂文) DVD



金銅回憶 悠樂文版、英文版、中文版



前身足跡 悠樂文版、英文版、中文版



失落的回憶

蝴蝶夢 悠樂文版、英文版、中文版



**悠樂文版、英文版、中文版** 



無子詩 悠樂文版、英文版、中文版

沈默的眼淚 悠樂文版、英文版、中文版、西班牙文版、 葡文版、菲律賓文版、韓文版(各1冊) 英十法十德文版(合1冊)



曠世情人 悠樂文版、英文版、中文版、 韓文版、蒙古文版、法文版、 德文版、西班牙文版

## 真愛 DVD-999

無上師電視台5週年慶時,特別推出由清海無上師真實故事改編而成的《真愛》音樂劇(The Real Love)全球首 演,以及美國傳奇歌手暨作曲家唐·麥肯林 (Don McLean) 的演唱會。



清海無上師已出版的詩集包括:《金銅回憶》、《失落的回憶》、《前身足跡》、《往日時光》、《無子詩》、《沈默的眼淚》、 《蝴蝶夢》、《曠世情人》,讀者可以從中了解一位聖者詩人的人生歷程,從童年鄉情、經歷戰爭烽火到浪漫青年、婚姻生活、求 道歷程、證悟後的心境,以及悲憫蒼生、濟時救世的情懷,每一本都值得細細品味與典藏。另有多場相關活動與精采視訊錄製的 DVD,歡迎一併請購。

# 清海無上師的靈性教理

## 叢書系列

#### 即刻開悟之鑰

中文版(1-10)、英文版(1-5)、悠樂文版(1-15)、韓文 版(1-11)、印尼文版(1-5)、西班牙文版(1-3)、泰文版 (1-6)、蒙古文版(1、6)、波蘭文版(1-2)、德文版(1-2)、葡文版(1-2)、法文版(1-2)、日文版(1-4)、匈牙利 文版(1)、瑞典文版(1)、芬蘭文版(1)、藏文版(1)

### 即刻開悟 問答錄

中文版(1-3)、英文版(1-2)、悠樂文版(1-4)、韓文版 (1-4)、印尼文版(1-3)、法文版、德文版、保加利亞文 版、波蘭文版、葡文版、捷克文版、日文版、匈牙利文 版、俄文版(各1冊)

### 即刻開悟 師徒內信

中文版(1-3)、英文版(1)、悠樂文版(1-2)、西班牙文版(1)

## 即刻開悟 師徒神奇感應 中文版 (1-2)、悠樂文版(1-2)

1992年三地門禪七專輯 英文版、悠樂文版(各1冊)

清海無上師1993年全球弘法專輯 中文版 (1-6)、英文版 (1-6)

## 師父講故事

中文版、英文版、悠樂文版、泰文版、西班牙文版、韓 文版、日文版(各1冊)

和平之道—直接和上帝連線 中文版、英文版、悠樂文版(各1冊)

清海無上師智慧漫畫集—上帝照顧一切 中文版、英文版、悠樂文版、韓文版、日文版、法文版

## 為牛命上彩

(各1冊)

中文版、英文版、悠樂文版(各1冊)

清海無上師開悟笑話集—光圈太緊了 中+英文版(合1冊)(書+CD)

## 輕鬆修行的祕訣

中文版、英文版、悠樂文版(各1冊)

上帝與人類的故事—聖經故事的靈思 中文版、英文版(各1冊)

了悟健康——回歸自然正當的生活方式 中文版、英文版(各1冊)

### 今生有你一我的狗寶貝(1-2)

中文版、英文版、悠樂文版、韓文版、日文版、西班牙 文版、波蘭文、德文版

上下兩冊共500多頁,是清海無上師為她的狗寶貝出版的 優美寫真集。

#### 真愛奇遇—我的鳥羽兄弟

中文版、英文版、悠樂文版、法文版、德文版、韓文版、 蒙古文版、俄文版、印尼文版、阿拉伯文版(各1冊) 精彩寫真圖文,帶領您進入鳥類的世界,深入了解這些 共同生活在世間的美麗族群,以及他們至性至情的思維 觀點。

### 高貴的野生

版、蒙古文版(各1冊)清海無上師費時年餘親自撰文 1冊)、西班牙文+葡文版(合1冊)、德+法文版(合 與攝影的一部湖濱生態日誌。闡述動物朋友天生的高貴 1冊)、英十韓文版(合1冊)、日十英文版(合1冊) 品質,引領人類進入前所未聞的新領域。

### 天藝

中文版、英文版、悠樂文版(各1冊)

## 真愛

中文版、英文版(各1冊)

清海無上師藝術創作集 中+英+悠樂文版(合1冊)

清海無上師藝術創作專輯--繪畫系列 中文版、英文版(各1冊)

「和平之音、四海一心」紀念專輯 中十英十悠樂文版(合1冊)

## 天衣珍藏本 中十英文版(合1冊)

「無上家廚」國際素食珍餚 中+英文版(合1册)、悠樂文版、日文版

「無上家廚」家珍味 中十英文版(合1册)

## 帶我回家

中文版、英文版、悠樂文版、法文版、義大利文版、韓 文版、蒙古文版、希臘文版、保加利亞文版、西班牙文 版、德文版、波蘭文版、匈牙利文版、俄文版、印尼文 版、捷克文版、羅馬尼亞文版、土耳其文版、阿拉伯文 版(各1冊)

#### 廿霞法語(-)

中文版、英文版、悠樂文版、德文版、法文版、韓文 中文版、英文版、悠樂文版(各1冊)、中十英版(合

## 甘露法語(二)

中文版、英文版(各1冊)

## 和平曙光—有機純素化解全球危機

中文版、英文版、韓文版、法文版、印尼文版、西班牙文版、葡萄牙 文版、波蘭文版、俄文版、羅馬尼亞文版、馬扎爾文版、荷蘭文 版、瑞典文版、挪威文版

歡迎至http://crisis2peace.org/tw, 免費線上閱讀或下載各種語 言版本電子書

生命與意識的省思 中文版 (雅奈茲·德爾諾夫舍克博士著作)

另有講經、音樂DVD、MP3、MP4、CD系列及錄影帶、錄音 带,有中文、英文、悠樂文、菲律賓文、法文、德文、 西班牙文、葡萄牙文、俄羅斯文、亞美尼亞文、羅馬尼 亞文、保加利亞文、希臘文、義大利文、芬蘭文、荷蘭 文、波蘭文、匈牙利文、斯洛維尼亞文、捷克文、瑞典 文、挪威文、希伯來文、克羅埃西亞文、土耳其文、丹 麥文、阿拉伯文、柬埔寨文、斯里蘭卡文、蒙古文、波 斯文、印尼文、泰文、日文、韓文、祖魯文、廣東語、 尼泊爾文、馬來文、塔吉克文等版本發行。

歡迎到書店網站下載最新出版品的目錄及內容摘要介紹: http://www.smchbooks.com

欲請購清海無上師各類出版品,歡迎上網選購:

http://www.theCelestialShop.com

http://www.EdenRules.com

## 《即刻開悟之鑰》樣書

《即刻開悟之鑰》樣書是介紹清海無上師教理的入門讀物,世界各地的讀者都可以藉由網際網路,免費下載 電子版樣書,或直接在線上閱讀。這份智慧瑰寶已被翻譯超過80種語文,從南非荷蘭文...到祖魯文、孟加拉 文…到烏爾都文、馬其頓文、馬來文,以及其他很多語文。在樣書中,清海無上師除了強調在日常生活中打 坐的重要性, 並揭示高等靈性世界的祕密, 同時向世人闡釋素食的利益。讀者也可以從書中得知為何必須透 過印心,才能修行最究竟、最殊勝的觀音法門。《即刻開悟之鑰》樣書所呈現的清海無上師的真知灼見,不 僅可以提昇人類的意識, 並為追求真理的人士提供了一線希望的曙光。

正如清海無上師所説:「一旦我們獲得內在的平靜,我們也會獲得其他任何東西。唯有當我們找到內在的天 國,了悟內在永恆的智慧與和諧以及我們的萬能的力量時,才能滿足我們一切世俗的欲望或對天堂的渴望,因 為這一切都來自天國。如果我們沒有得到這些,不論我們的權勢、財富或地位如何,我們永遠得不到滿足。|

各位讀者如果擁有自己的網站、論壇、部落格等,歡迎在裡面加上清海無上師《即刻開悟之鑰》樣書的多國 語文網站連結:http://sb.Godsdirectcontact.net,大家一起來傳播上帝福音,提昇人類的意識等級,這是 送給世人的最佳禮物。

如果您使用的語言不在國際語文版本的選單中,而且您願意協助翻譯樣書,歡迎與我們聯繫: divine@Godsdirectcontact.org

## 樣書免費下載網站(80種語言)

http://sb.Godsdirectcontact.net http://www.direkter-kontakt-mit-gott.org/booklet http://www.godsdirectcontact.com/sb/index.html



《天藝》是一本結合靈性與藝術的超凡之作,作者以靈性角度詮 釋藝術真諦,以藝術展現天國的真、善、美;讀者在悠遊於清海 無上師浩然壯闊的藝術天地、徜徉於璀璨輝煌的靈性境界之際, 將被詩人的深情至性、畫家的纖細敏銳、設計師的巧思創意、音 樂家的浪漫溫柔及靈性導師的智慧慈愛所深深感動。

## 亞馬遜書店訂書(英文):

http://www.amazon.com/dp/9866895378

訂書網址 (中文):

金石堂: http://www.kingstone.com.tw

博客來: http://www.books.com.tw

誠品: http://www.eslitebooks.com 三民書局:http://www.sanmin.com.tw/

### DVD1010《珍愛沈默的眼淚》音樂劇

這齣磅礴的音樂劇靈感取自清海無上師意涵深遠的詩集《沈默的眼淚》,它 帶領我們展開神奇的火車之旅,遊歷六大洲十六個國家。

伴隨著經歷喪子之痛的愁苦母親喬伊和世俗的年輕人彼特,在快活又神祕 的列車長引導下,他們踏上了獨特的生命旅程,也各自發現嶄新的和平。

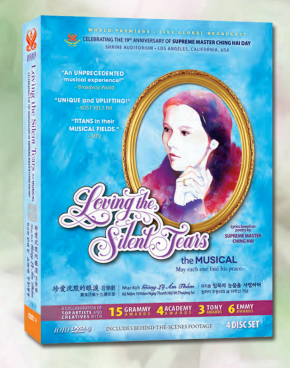
旅途中,每一站都有著令人驚嘆的音樂劇曲目:由奥斯卡獎、葛萊美獎、東尼 獎和艾美獎獲獎作曲家創作,並由百老匯、流行樂壇巨星、頂尖國際歌手、48 位一流舞者和交響樂團現場演出!

此千載難逢的世界首演於2012年10月27日,在美國加州洛杉磯雄偉的聖殿劇院 舉行。幕後專業技術人員多達217人,運用21台攝影機取景,96道數位音軌收音; 並由入圍東尼獎且曾擔任麥可·傑克森和瑪丹娜世界巡迴演唱會導演的文生· 派特森執導,艾美獎得主邦妮·史朵莉擔任編舞(代表作《歌舞青春》[High School Musical] 第1至第3集)。

音樂劇旨在慶祝「清海日」十九週年,以榮耀世界知名靈性導師、人道主義 者、詩人和藝術家--清海無上師,所立下的典範以及和平奉獻的精神。

全套四片裝光碟包括:詩人清海無上師的影音祝賀、慈善捐贈儀式、藝術家訪 談以及特別收錄的精采花絮等。

《珍愛沈默的眼淚》必能激勵所有人尋找內在的和平!





## 真愛

受到清海無上師的真實人生故事所啓發而創作的《真愛》音樂劇,是 一段感人至深的心路歷程,帶領我們隨著劇中美麗的青青 (Thanh) 一 起路上尋求開悟之鑰的旅程。現在《真愛》一書更進一步將全劇的劇 情對白、劇照和歌曲,如實地呈現出來。《真愛(英文版):音樂劇劇 本、歌詞和樂譜全集》已榮登亞馬遜網路書店暢銷書及詩集類排行榜 的總冠軍。

「愛是這個物質世界中最珍貴的東西,所以我們必須保護愛。……如果我們有 愛,所有的好事都會隨之而來。……純素生活、創造和平,我們要做的就是這 些,還有愛。|

~清海無上師 2011年8月27日講於美國加州帕薩迪納 「無上師電視台」5週年慶:《真愛》音樂劇

162



## 高貴的野生

當世人滿懷喜悦辭別舊歲,迎來充滿希望的黃金5年(2008年),清海無上師送給大家一份新春賀禮——《高貴的野生》(The Noble Wilds),這是由師父親自撰文與攝影的湖濱生態日誌,書中文字優美且充滿哲思,搭配如詩如畫的大自然風光與活潑生動的野生動物彩照,更是相得益彰,美得令人嘆為觀止!

## 亞馬遜書店訂書 (英文):

http://www.amazon.com/dp/9868415233/(平裝) http://www.amazon.com/dp/9868415225/(精裝)



高貴的野生 DVD #800 (英文+21種字幕)

## 今生有你--我的狗寶貝

「我希望讓讀者們稍加領略,狗狗和我們是如此美妙地相依相 存於這個世界,並且經由他們,而更加了解其他的眾生。」 ~清海無上師

## 亞馬遜書店訂書(英文):

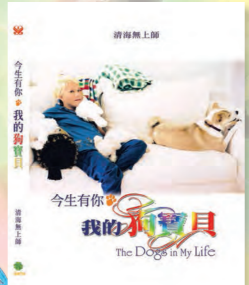
The Dogs in My Life(1) http://www.amazon.com/dp/9866895076/
The Dogs in My Life(2) http://www.amazon.com/dp/9866895084/

## 訂書網址 (中文):

金石堂: http://www.kingstone.com.tw 博客來: http://www.books.com.tw 誠品: http://www.eslitebooks.com

> 我的狗寶貝和鳥羽兄弟 DVD #780 (英文+28種字幕)





## 真愛奇遇--我的鳥羽兄弟

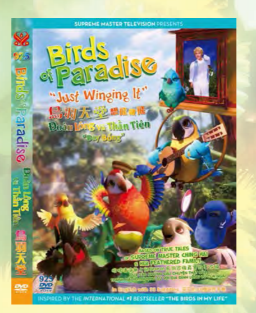
在這本文圖並茂的《真愛奇遇——我的鳥羽兄弟》一書中,清海無上師為我們示範如何進入動物的內心世界。就是當我們無條件付出愛心時,動物們也毫無保留敞開他們的心靈。

這是一本非常殊勝的書,書中的每一扉頁,滿溢真愛和柔情。清海無上師幫助我們接觸到動物們所擁有的高貴而美麗的靈魂。祝福天下人都能有幸閱讀此奇書。

## 亞馬遜書店訂書 (英文):

http://www.amazon.com/dp/9866895149/ 直接運送府上,讓您親身感受流露在書頁間的愛





鳥羽天堂 DVD-925 (英文+33種字幕)

鳥羽天堂——飛起來吧

受到清海無上師及其鳥寶貝的眞實故事所啓迪,無上師電視台製作了此一令人賞心悦目的動畫片,片中不僅有令人難忘的歌曲,並呈現出得獎動畫家的精湛繪畫藝術。

164

# 如何與我們聯络

清海無上師世界會 聯絡處 福爾摩沙苗栗西湖郵政九號信箱 (郵遞區號36899) P.O.Box 730247, San Jose, CA 95173-0247, U.S.A.

## 無上師電視台

e-mail: peace@SupremeMasterTV.com

電話:1-626-444-4385 / 傳真:1-626-444-4386

網址:http://www.SupremeMasterTV.com/

## 清海無上師世界會出版有限公司

e-mail: smchbooks@Godsdirectcontact.org

電話:886-2-23759688 / 傳真:886-2-23757689

網址:http://www.smchbooks.com/

## 經書編譯組

e-mail: divine@Godsdirectcontact.org (歡迎參與各種語文的翻譯工作)

## 新聞組

e-mail: lovenews@Godsdirectcontact.org

## 修行服務台

e-mail: lovewish@Godsdirectcontact.org

傳真:886-946-730699

## S.M. Celestial Co., Ltd.

http://www.sm-cj.com/http://www.sm-celestial.com/ 電話:886-3-4601391 / 傳真:886-3-4602857

Celestial Shop: http://www.theCelestialShop.com (英文) 伊甸園: http://www.EdenRules.com (英、中文)

## 愛家國際連鎖餐飲

http://www.lovinghut.com/tw/ e-mail: service@lovinghut.com

電話:886-3-4683345 / 傳真:886-3-4681581

## 萊明富純淨家園購物網

http://www.lovingfood.com.tw

## 觀音網站

與上帝直接連線--歡迎參訪清海無上師世界會全 球觀音網站:

http://www.Godsdirectcontact.org.tw/eng/links/links.htm 進入此入口網站,即可進一步連結到各種語文的觀音 網站,或觀賞24小時網路電視台:

「無上師電視台」、「藝術與靈性」節目。此外,您 e-mail: smclothes123@gmail.com; vegan999@hotmail.com 也可以即時下載各種語文版本的《即刻開悟之鑰》樣 書,訂閱或下載電子版《清海無上師新聞雜誌》,或 進行線上瀏覽等等。

## 改變您的生活 🎔 改變您的心靈 💖 改變您的飲食 💖 不 再 🦀 生 🎔 健康又有愛心

## 營養又可拯救生命的食物・例如:

| 食物名稱                                      | 蛋白質含量(百分比) |
|-------------------------------------------|------------|
| 豆腐 (大豆製)                                  | 16 %       |
| 麵筋 (麵粉製)                                  | 70 %       |
| 玉米                                        | 13 %       |
| 米飯                                        | 8.6 %      |
| 大豆、菜豆、鷹嘴豆(chick peas)、<br>小扁豆(lentils)等豆類 | 10 - 35 %  |
| 杏仁、 <mark>核桃、</mark> 腰果、榛果仁<br>松子等核果類     | 14 - 30 %. |
|                                           |            |

南瓜子、芝麻、葵花子等種籽類 18 - 24 %

高單位的綜合維他命丸,也是補充各種維他命、礦物質及抗

水果與蔬菜都富含維他命、礦物質、抗氧化物、並含有優質纖 維·有益健康及長壽

每日建議攝取量:50公克蛋白質(一般成人)。 蔬菜中的鈣質,比牛奶的鈣質更容易吸收。

為了減輕禽流感引發全球大流行的威脅

·為了避免狂牛病(BSE)、豬隻環狀病毒感染症(PMMS)等傳染病的危險

・為了避免每天有數十億可愛的動物、海洋生物及禽類夥伴繼續慘遭犧牲

## 改變散食。猶負茹素是明智的行為



#### 茹素的世界菁英

<mark>哲學家和精神領袖</mark> 尤迦南達(Paramahansa Yogananda;印度靈性導師)、蘇格拉底(Socrates;希臘哲學家)、耶穌基督、孔子(中國哲學家)、釋迦牟尼佛、老子(中國哲學家)、聖方清 of Assisi:義大利基督教聖人)、一行禪師(Thich Nhat Hanh:越南佛教比丘兼作家)、瑪哈禮希·瑪赫西(Maharishi Mahesh:印度超覺靜坐創始者)、托爾斯泰(Leo Tolstoy;俄國哲學家)、畢達哥拉 斯(Pythagoras;希臘數學家兼哲學家)、瑣羅亞斯德(Zoroaster;伊朗瑣羅亞斯德教創始者)、穆罕默德·拉辛姆·巴瓦·穆海亞丁(Muhammad Rahiim Bawa Muhaiyadeen;斯里蘭卡伊斯蘭作家和蘇菲

作家和藝術家達文西(Leonardo Da Vinci:義大利藝術家)、愛默生(Ralph Waldo Emerson;美國散文家兼詩人)、蕭伯納(George Bernard Shaw;愛爾蘭作家)、約翰·羅賓斯(John Robbins;美國作 家)、馬克吐溫(Mark Twain;美國作家)、史懷哲(Albert Schweitzer;德國哲學家、醫生兼音樂家)、伏爾泰(Voltaire;法國作家)、沙迪克·海達亞(Sadegh Hedayat;伊朗作家)等人

<del>科學家、發明家和工程師</del> 達爾文(Charles Darwin;英國自然學家)、愛因斯坦(Albert Einstein;德國科學家)、愛迪生(Thomas Edison;美國科學家兼發明家)、牛頓(Sir Isaac Newton;英國科學家) 、尼古拉・特斯拉 (Nikola Tesla;塞爾維亞裔美國科學家兼發明家)、亨利・福特 (Henry Ford;美國福特汽車創始者)等人

<mark>會運動人士</mark> 蘇珊・安東尼(Susan B. Anthony;美國婦女選舉權運動領袖)、甘地(Mahatma Gandhi;印度人權領袖)、柯瑞塔・史卡特・金恩(Coretta Scott King;美國人權運動人士兼領 袖:馬丁路德・金恩博士(Dr. Martin Luther King, Jr.) 的夫人)、雅奈茲・徳爾諾夫舍克博士(Dr. Janez Drnovsek;斯洛維尼亞第二任總統)、曼莫翰・辛格博士(Manmohan Singh;印度總理)、 丹尼斯·庫辛尼奇 (Dennis J. Kucinich:美國眾議院議員)等人

<mark>適員和櫻特兒</mark>潘蜜拉・安德森(Pamela Anderson;美國女演員)、艾許莉・賈德(Ashley Judd;美國女演員)、碧姫・芭杜(Brigitte Bardot;法國女演員)、約翰・克里斯(John Cleese;英國男演員) 、大衞・杜契尼(David Duchovny;美國男演員)、丹尼・狄維托(Danny Devito;美國男演員)、黛瑞・漢娜(Daryl Hannah;美國女演員)、達斯汀・霍夫曼(Dustin Hoffman;美國男演員)、史 提夫・馬丁(Steve Martin:美國男演員)、伊恩・麥凱倫(Ian McKellen:英國男演員)、陶比・麥奎爾(Tobey Maguire:美國男演員)、喬昆・費尼克斯(Joaquin Phoenix:美國男演員)、史帝芬・ 席格(Steven Seagal;美國男演員)、傑利·盛菲德(Jerry Seinfeld;美國男演員)、鄒歐蜜·華茲(Naomi Watts;澳洲女演員)、凱特·溫絲蕾(Kate Winslet;英國女演員)、克莉絲蒂·布林克 里 (Christie Brinkley;美國超級名模)、克莉絲蒂・特靈頓 (Christy Turlington;美國超級名模)等人

<mark>音樂家</mark> 喬治・哈里遜(George Harrison)--保羅・麥卡尼(Paul McCartney)--林哥・史達(Ringo Starr)(皆爲披頭四成員)、巴布・狄倫(Bob Dylan;美國音樂家)、莫里西(Morrissey;英國歌星) 、奧麗薇亞・紐頓・強(Olivia Newton John;英國/澳洲歌星)、辛妮・歐康諾(Sinead O'Connor;愛爾蘭歌星)、紅粉佳人(Pink;美國歌星)、王子(Prince;美國流行歌星)、帝娜・透納 (Tina Turner:美國流行歌星)、仙妮亞・唐恩(Shania Twain:加拿大歌星)、凡妮莎・威廉絲(Vab 67Williams:美國流行歌星)等人

<mark>體育家</mark> 比莉・珍・金恩(Billie Jean King;美國網球冠軍)、卡爾・路易士(Carl Lewis;美國九次奧運田徑金牌得主)、愛德温・摩西(Edwin C. Moses;美國兩次奧運田徑金牌得主) (Alexander Dargatz:德國運動員、健美冠軍兼醫生)等人 ■▼ 詳見緊急訊息: www.SupremeMasterTV.com/tw/Be-Veg



作者 清海無上師

封底、頁眉圖案取自清海無上師藝術設計作品:「無上聖愛」(第九代天飾)

經稿譯寫 新聞組/譯經組

文字編輯 Duan/Munie/Jane/Cynthia/Lily

美術設計Annie

執行美編Annie/Carolina/Nadia

譯校 Grace/Duan

攝影 錄影組

發行所 清海無上師世界會出版有限公司

地址 福爾摩沙台北市中正區忠孝西路一段72號8樓之16 (郵遞區號100)

電電話:886-2-23759688 / 傳真:886-2-23757689

www.smchbooks.com E-mail: smchbooks@Godsdirectcontact.org

登記證 新聞局局版北市業字第958號

郵撥帳號 19259438

初版日期 2006年4月

第二版日期:2011年12月

ISBN 986-81061-5-X 精裝

The Supreme Master Ching Hai©2006-2015

著作權人:清海無上師

本書内容歡迎轉載,但應先經發行公司同意

## 國家圖書館出版品預行編目資料

上帝與人類的故事: 聖經故事的靈思 / 清海無上師作

——初版——臺北市:

清海無上師世界會,2006[民95]

面: 公分

ISBN 986-81061-5-X(精裝)

1.靈修

192.1 95005379



更經的故事,並不是那麼單純的講一個水果, 而是有道理在淺面。古人不敢明白講清楚,帕惹 麻煩,所以才用比喻,用很多方式講給當時的人 聽…聖經的第一個故事給了我們很多好的啓示,如

果有空研究,對我們會有幫助。亞當和夏娃被趕出伊甸園,不是 因為吃了水果的問題,而是規津的問題,是互相尊重、互相合作 及我執的問題。

掉下來這邊跟在天堂不一樣,沒電了,加持力也沒有了…他們因 為跟智慧源頭的連線斷掉,所以都忘記了智慧。一旦離開修行中 心,迷路了就回不去。

耶穌基督說:「天國在你的內邊。」但是如果不知道路,我們是 尋不到天國的,更得不到耶穌基督的恩典。就像我們的父親遺留 了大筆財富給我們,但是我們不知道鑰匙放在那裏。

耶穌基督也說過:「上帝會再派遣聖靈安慰我們。」…如果有任何 人所教的道理,所給我們的安慰,跟耶穌基督一樣,如同聖經上描 述的那樣,我們就該知道,祂是上帝差遣來的。~清海無上師